بستم الله الرَّحْين الرَّحِيم

يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُنَّاسٍ بِإِمَامِهِمْ (الاسراء:۷۱) جن دن ہم ہر جماعت کواس کے پیشوا(امام)سمیت بلائیں گے۔

ہم اہل صدیث کیوں ہیں؟ اور کب سے ہیں؟

> رب عبدالواحدانور یوسفی الانژی

نقديم فضيلة الشيخ ظفرالحن مدنى طِلطَةٍ

## بسمالله الرحمن الرحيم

﴿ يَوْهَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَنِهِ هِمْ ﴾ [الاسراء:ا2]۔ جس دن ہم ہر جماعت کو اس کے پیثوا (امام) سمیت بلائیں گے۔ اہل حدیث میں ہم مجایا یہ نام ہم کو سالار انبیاء میں کافی امام ہم کو

> ہم اہل حدیث کیوں ہیں؟ اور کب سے ہیں؟

> > تالیف عبدالواحدانورَ یوسفی الاژی

ت**قديم** فضيلة الثيخ ظفرالحن مدني طِظيَّة

ناسشر

مركز الدعوة الاسلامية والخيرية رنس كهيدُ ، رتنا كرى ، مهاراشرُ

#### سلسلة اشاعت نمبر ٢٧

كتاب : تهم المل حديث كيول إين؟

اورکب ہے ہیں؟

مؤلف : عبدالواحدانوريوسفي الاثرى

صفحات : 136

ايديشن : اوّل

سن اشاعت : جون محافع

كمپوزنگ : مجابدالاسلام سنابلی

تعداد : پانچ ہزار

قيت : .....

ناشر : مركز الدعوة الاسلامية والخيريير

سونس کھیڈ،رتنا گری،مہاراشٹر

#### .... ملنے کے پتے ....

۱ مركز الدعوة الاسلاميه والخيريه، بيت السلام كمپليكس، نز دالمدينه انگلش اسكول،
 مهاؤنا كه، كهيد شلع رتنا گيري ۱۵۷۹ مه

۲ صوبائی جمعیت اہل صدیث ممبئی ۱۳-۱۵ چوناوالا کمپاؤنڈ ،مقابل کرلابس ڈ پو،
 کرلا (ویسٹ ) ممبئی

۳- شعبهٔ دعوت وتلیغ جماعت المسلمین مبسله ، شلع رائے گذرہ

٣- جمعيت الل حديث ٹرسٹ ، بھيونڈ ي ، فون نمبر : 226526 / 225071

## بسمالله الرحمن الرحيم

# فهرستِ عنــوانــات

| صفحتمبر | عنوانات                                                 | نمبرشار |
|---------|---------------------------------------------------------|---------|
| 5       | عرض ناشر                                                | 1       |
| 10      | تاثرات                                                  | r       |
| 14      | تقذيم                                                   | ٣       |
| 23      | پیش لفظ                                                 | ۴       |
| 27      | حدیث کیاہے؟                                             | ۵       |
| 30      | الل حديث كي وجه تسميه؟                                  | 7       |
| 33      | اساس دین میں دونو ں حدیث میں دونوں                      | ۷       |
| 37      | ہماری دعوت اتباع کتاب وسنت                              | ۸       |
| 40      | صحابه کرام اہل حدیث تھے                                 | 9       |
| 44      | صحابیات کے الل حدیث ہونے کی دلیل                        | 1•      |
| 47      | تابعين بھي اہل حديث تھے                                 | 11      |
| 50      | ا تباع تا بعین کے اہل صدیث ہونے کی شہادت                | Ir      |
| 53      | صحابه كرام كےمفتوحه اور مقبوضه علاقوں میں مسلک اہل حدیث | ۳       |
| 56      | تین بہتر ز مانے کی فضیات                                | ۱۴      |

| 10 | طا ئفەمنصورە كى فىشىلىت                                  | 59  |
|----|----------------------------------------------------------|-----|
| 14 | طا كفه منصوره سے كون مراد ہيں؟                           | 63  |
| 14 | ائمه مجتهدين بشمول ائمه اربعه كاابل حديث مونا            | 65  |
| 1/ | تقلید سے ائمہ دین کی برائت اوراس کی مذمت                 | 73  |
| 10 | ( دورتقلید سے پہلے )۔ ابوالحس علی میاں ندوی کی ایک وضاحت | 78  |
| r  | نبی سافی فالیمینی کی امامت کبری پرحمله                   | 81  |
| ٢  | تقليد جب متحكم ہوئی                                      | 87  |
| r  | رسالت اورامامت میں تفریق                                 | 93  |
| rt | فرقه بندي يعني يهودونصاري كى تقليد                       | 103 |
| ri | اجتهاد ہردور کی ناگز برضرورت ہے                          | 108 |
| ۲. | ہندوستان میں انگریز کے اقتدار سے پہلے بھی اہل حدیث       | 114 |
| r  | ایک اہم سوال اوراس کے بیس جوابات                         | 119 |
| ۲. | دوسراا ہم سوال: اہل حدیث کب سے ہیں؟                      | 123 |
| 1  | آخری گذارش                                               | 135 |

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

#### عيرضناشير

الحمد للد ہم نے علم وبصیرت اور مطالعہ و خیق کر کے مسلک اہل حدیث کو گلے لگا یا پیدائش طور ہے ہم شافعی کہلاتے تھے ، گر ہمارے رسم ورواج اور کار ہائے زندگی میں کہیں بھی امام شافعی رحمہ اللہ کی کوئی چھاپ نہ تھی ، نہ ان کی کوئی کتاب ہمیں دستیاب تھی گر ہم خود کو شافعی ہی کہتے تھے ، محرم کے خرافات ، عرس کی بے حیائیاں اور فحاشیاں اور شرکیہ امور سب شوق سے انجام دے کر بھی اپنے آپ کو اہل سنت اور پکا سچامسلمان ہمجھتے تھے ، بڑے ہوئے تو یہ سب با تیں کھلنے لگیس ، اور ان برائیوں کے خلاف ایک ہوک ہی اٹھتی تھی اور تعجب اس پر بھی ہوتا تھا کہ بزرگ لوگ پڑھے لکھے اور تعلیم یا فتہ لوگ ان رسومات میں شامل ہونے کے لئے ممبئی بلکہ گلف سے بھی بکثرت آیا کرتے تھے ، اڑوس پڑوس کے گاؤں میں بلکہ پورے علاقے میں شرک و بدعت کی حکمرانی تھی اور علاء سوء ایسے رسومات کی قیادت بھی کرتے تھے۔

جب عمر میں پچھ پختگی آئی، ایھے برے کی تمیز کرنے کی صلاحت پیدا ہوئی تو میں نے مشاہدہ کیا کہ ہم شافعی حضرات صرف آمین بالحجمر، ناف کے اوپر ہاتھ باندھنے، رفع یدین کرنے اور امام کے پیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنے کی حد تک شافعی میں ورنہ منج وعقیدہ میں یا تو دیو بندی ہیں یا بریلوی ہیں جبکہ دونوں کے منج اور عقیدہ میں تضاد ہے اور دونوں کا امام بھی ایک ہی ہے، دیو بندی اور بریلوی امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ کو اپنا امام مانے ہیں مگر آپس میں ایک دوسرے کے مخالف اور متصادم ہیں ہم نے غور کیا کہ ہم تو شافعی المسلک ہیں ہمیں دیو بندی اور بریلوی عقیدہ ومنج کیا تھا، ہمیں کو کن اور بریلوی عقیدہ ومنج کیا تھا، ہمیں کو کن

میں چھوٹی چھوٹی کتا ہیں دستیاب تھیں ، جو کسی مستند عالم کے بجائے مُلاَ اور نیم مُلاَ فَسَم کے لوگوں کی تھیں اوران کتا بوں سے رہنمائی کا حصول ممکن نہیں تھا۔

ہم نے مبئی میں پھے علماء کرام سے رابطہ قائم کیا تو پتہ چلا کہ امام شافعی رحمہ اللہ حامی سنت اور قاطع بدعت تھے محرم کے رسوم ہوں یا آستانوں پرعرس وچڑ ھاوے اور ناچ گانے ہوں ان سے وہ دور دور درجتے تھے بیان کا مسلک نہیں ہے ایک دوسرے عالم سے پوچھا تو اس نے کہا جو چل رہا ہے سب ٹھیک ہے ، اس سے بزرگوں کا تقرب حاصل ہوتا ہے اور اللہ تعالی بھی خوش ہوتا ہے ، میں نے جب ایک عالم کے حوالے سے ان کی ہاتوں کی تر دید کرنی عالی بھی خوش ہوتا ہے ، میں نے جب ایک عالم کے حوالے سے ان کی ہاتوں کی تر دید کرنی عالی بھی خوش ہوتا ہے ، میں نے جب ایک عالم کے حوالے سے ان کی ہاتوں کی تر دید کرنی عالی تو انھوں نے حجے کہد دیا وہ کوئی وہانی یا دیو بندی ہوگا۔

دیوبندی اور بر بلوی کے چکر میں سی عقیدہ ومنیج کا ملنا پیچیدہ اور دشوار ہوگیا ،گر میں نے ہمت نہیں ہاری ،اندر کی خلش مجھے ہے تاب کردی تی تھی میراضمیر جاگ چکا تھا ، رفتہ علاء کرام سے میل جول بڑھانے سے مسلمانوں میں فرقہ بندی کے وجو ہات اور اس کی کہانی سمجھ میں آئی ،اور اللہ تعالی نے مجھ پرحق واضح کردیا ،گروہی عصبیت ، فرقہ بندی اور شخصیت پرتی کے سحر سے میں باہرنگل آیا اور پھر مسلک سلف پر کار بند ہوگیا ، بہت سارے دوست پرتی کے سحر سے میں باہرنگل آیا اور پھر مسلک سلف پر کار بند ہوگیا ، بہت سارے دوست کوششیں کرنے گئے سب لوگ مجھ سے سوالات کرنے گئے سب لوگ مجھ سمجھانے کی کوششیں کرنے گئے ،الحمد للہ میں اپنے دوستوں کا جواب بھی دیتا اور الثا انھیں سمجھانے کی کوشش کرتا اور ہمارے دوستوں کی اور ہماری کوشش بار آور ثابت ہوئی کہ رفتہ رفتہ میرے کوشش کرتا اور ہمارے دوستوں کی اور ہماری کوشش بار آور ثابت ہوئی کہ رفتہ رفتہ میرے عقیدہ ومنیج کی اصلاح ہوئی اور باہمی تال میل سے مزید ہمت بندھی ،جس پر میں اللہ تعالی کا عقیدہ ومنیج کی اصلاح ہوئی اور باہمی تال میل سے مزید ہمت بندھی ،جس پر میں اللہ تعالی کا مزید شکر گزار ہوں۔

۲ ف ۲ ہے گی بات ہے کہ میرے ایک ساتھی نے مجھے ایک کتاب لا کردی اور کہنے لگا تم کہتے تھے کہ شافعی مسلک میں اردو کی کوئی مستند کتاب نہیں ہے ، بیلوشری وردھن ہے ایک مستند کتاب آگئی ہے جس میں مسائل بھی ہیں عقیدہ ونہج کی باتیں بھی ہیں یعنی امام شافعی رحمہ اللہ کے مسائل پراردومیں بیایک انسائکلو پیڈیا ہے۔

میں نے کتاب ہاتھ میں لی،اسے جوں ہی کھولاتوصفحہ ۸۲ کھل گیا آخر میں لکھا ہوا ہے کہ''عقائد کا اکثر حصہ دستور حیات سیدا بوالحسن علی الندوی اور بہتی زیور سے ماخوذ ہے بعض دیگر کت ہے''۔

ہم نے نشاندہی کی کہ بیشافعی کہاں بیتو دیو ہندی کتاب ہے آخر شافعیوں کا دیو ہنداور بریلی سے کیاتعلق ہےوہ میراساتھی کافی شرمندہ ہوااوراس کا بیاثر ہوا کہوہ ہمارا پکاساتھی بن گیا۔

جب الله تعالی نے مجھے مسلک سلف کی توفیق دی تومیں نے امام شافعی رحمہ الله کی سیرت کا مطالعہ کیا تو پیتہ چلا کہ وہ خود اہل حدیث سخے اور انھوں اپنے شاگر دوں کو اہل حدیث بننے کی تعلیم دی ہے پھر میں نے اپنے ادارے سے ایک مختصر مگر جامع کتاب (امام شافعی رحمہ الله کا مسلک تمسک بالحدیث) شائع کر کے اپنے دوستوں اور عموماً اہل کو کن کو غور وفکر کرنے کی دعوت دی وہ کون سخے ؟ اور ہم کیا ہیں؟ اور کہاں ہیں؟۔

جیسے جیسے مطالعہ بڑھتا گیا علاء کی صحبت سے فیض اٹھانے کا موقع ملاتو یہ بھی پہۃ چلا کہ سارے ائمہ مجتھدین بشمول ائمہ اربعہ اہل حدیث تھے ،ان کی وفات کے کافی عرصے کے بعد فقہاءاور سلاطین کے تال میل سے ان کے ناموں کا غلط استعال کرتے ہوئے انھیں امام بنالیا گیا اور نبی سائٹ آئی آئی کی امامت پس پردہ چلی گئی، مگر واقعہ یہ ہے کہ نبی سائٹ آئی آئی کو امام ماننے والے اہل حدیث ہردور میں رہے اور نبی سائٹ آئی آئی کی رسالت کے ساتھ ساتھ ان کی امامت کا بھی ڈ نکا بجاتے رہے۔

غلط افوا ہوں اور غلط فہمیوں کوجنم دینے والے ہمیشہ اہل حدیث کے پیچھے پڑے رہتے ہیں جیسے مکہ کے باطل پرست افراد صحابہ کرام کے پیچھے پڑے رہتے تھے اور ان کوسکھے چین سے رہنے نہیں دیتے تھے یہاں تک کہ نجاثی کے در بار میں اُٹھیں ستانے اور واپس لانے کے لئے پہنچ گئے تھے ،انگریز کے دور میں اہل حدیث کے خلاف افوا ہیں پھیلانے اور اُٹھیں گرفتار کروانے میں بھی متعصب مسلمان بھائی ہی پیش پیش شے اور آج بھی موقع مل جائے تو انھیں چین سے رہے نہیں دیں گے۔

جمارے بہت سے مقلدین بھائی بیافواہ پھیلارہ جیں کہ کہ اہل حدیث انگریز کے دور کی پیداوار ہیں اس سے پہلے اہل حدیث نہیں تھے، دور جانے کی ضرورت نہیں ہمارے کو کن ہی کے عالم دین عبدالمنع مطیر نے اپنی کئی کتابول میں اس کا اعادہ کیا ہے کہ اہل حدیث انگریز کے دور کی پیداوار ہیں اور انگریز کے ایجنٹ ہیں لیکن دوسال پہلے ایک کتاب میں مولانا نے اس سے رجوع کرلیا ہے ہمیں تعجب ہے کہ س طرح مولانا نے ایک سیجی بات ہوش وحواس میں رہے ہوئے لکھ ماری ملاحظ فرمائیں:

''اہل حدیث جوانگریزوں کی ہندوستان آمد سے پہلے ہندوستان میں موجود تھے جیسے عبدالخالق صاحب،مولانا غزنوی صاحب،مولانا عبدالواحد صاحب،مولانا ابراہیم سیالکوٹی صاحب، پیدھنرات متشد ذہیں تھے''(ایک مکتوب یوسف دارو گے کے نام مطبوع صفحہ ۱۵) تاریخ اہل حدیث پر بہت می کتابیں موجود ہیں جو کافی ضخیم ہیں محققین اور دین حق کے شاکھین اسے ضرور پڑھیں

۱-تاریخ ابل حدیث: مولا ناابرا بیم سیالکوٹی ،صفحات ۸۸ ۳ ۲-تاریخ ابل حدیث: احمد بن محمد الدهلوی المدنی صفحات ۱۷۰ ۳-تحریک ابل حدیث: مولا نا قاضی محمد اسلم سیف صفحات ۲۷۲ ۳- بهم ابل حدیث کیول بین: مولا ناعبد الغفورا ثری صفحات ۱۱۲

۵۔تاریخ اہل حدیث: محمد بہاؤالدین ،سات جلدیں مطبوع ہیں اورسلسلہ جاری ہے ایک ایک جلد میں تقریباسات سوصفحات ہیں

> ۷ ـ برصغیر میں اہل حدیث کی آمد : مولا نامحمد آخق بھٹی صفحات ۳۴۸ ۷ ـ جماعت اہل حدیث کی تصنیفی خدمات : محمد متنقیم سلفی صفحات ۸۵۲ ۸ ـ جماعت اہل حدیث کی تدریبی خدمات : عزیز الرحمن سلفی صفحات ۲۵۰

٩ ـ برصغير مين ابل حديث كي سرگزشت: مولانا محمد الحق بحثي صفحات ٣٣٠

یہ اور اس طرح کی کتابیں بازار میں دستیاب ہیں جن سے بخو بی واضح ہوتا ہے کہ اہل حدیث کون ہیں، کیوں ہیں، اور کب سے ہیں، اور ہمارے بہت سے سیدھے سادھے بھائی پوچھتے بھی رہتے ہیں۔

مرکز الدعوۃ الاسلامیہ والخیریہ کی ایک میٹنگ میں یہ بات آئی اور طے پایا کہ ۱۳۳۰ پریل کے اس کے کا تاج کو انمول ہوٹل ، بھرنا نا کہ کھیڈ میں ''صدائے انصاف کا نفرنس'' کے موقع پر ایک فولڈرر پہلا کہ فیرہ اس موضوع پر شائع کیا جائے تاکہ کوکن کے عوام وخواص کو اطمنان ہوسکے کہ ہم اہل صدیث کیوں ہیں؟ اور کب سے ہیں؟ مولا ناعبدالواحدانور یوشی الاثری سے فرمائش کی گئی کہ ایک مختصر کتا بچ کھھ دیں مگر کتاب پچھے تھے ہوگئی اسے شائع کرتے ہوئے ہم مسرے محسوس کررہے ہیں اس اور امید کرتے ہوئے ہم مسرے محسوس کررہے ہیں اس اور امید کرتے ہوئے ہم مسرے محسوس کے اور حق واضح ہوکر رہے گا ۔ ہم ممنون و مشکور ہیں فضیلة الشیخ عبدالسلام سلفی حفظہ اللہ (امیر صوبائی جمعیت اہل حدیث رہے گا ۔ ہم ممنون و مشکور ہیں فضیلة الشیخ عبدالسلام سلفی حفظہ اللہ (امیر صوبائی جمعیت اہل حدیث ممبئی) اور فضیلة الشیخ ظفر الحسن مدنی حفظہ اللہ کے جھوں نے اس کتاب پرنظر ثانی فرمائی تا ثرات و قفذیم کے ذریعہ ہماری ہمت افزائی فرمائی اور اپنے گر انفذر مشوروں سے نواز ا، اس طرح ہم ان منام احباب کے شکر گزار ہیں جھوں نے اس کتاب کی اشاعت میں کی بھی طرح سے ہمارا تعاون کیا۔

ا افسوس كدكتاب صدائ انصاف كانفرنس كے موقع پر منظر عام پر ندآسكى ،اس كے لئے ہم معذرت خواہ

-U!

خادم العلم والعلماء ابومجمر مقصودعلاء الدين سين ناظم اعلى: مركز الدعوة الاسلامية والخيرسية سونس، كھيڈ رتنا گرى تاريخ ۵رجون <u>كو ۲۰ ع</u>ي بروز بير

#### تاثرات

از- عبدالسلام سلفی

الحمدلله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله النبي الكريم وعلى آله و صحبه اجمعين ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين وبعد.

الله تعالی نے بوری امت کو اپنے رسول سائن اللہ کے عقیدہ وعمل، اخلاق وسلوک، معاملات ومعاشرت اور سنت وہدایت کو مضبوطی کے ساتھ تھامنے کی تلقین کی ہے کیونکہ آپ کا ہر قول وعمل حق اور وحی اللی کا مطلوب ومصداق ہے:

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ آلِهِ وَىٰ آلِهِ وَانَ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ (النجم:٣-٣)-اورفرمان بارى تعالى:

﴿ لَقَدُكَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (الاحزاب:٢١)

میں اسی صداقت کا بیان ہے جس سے حدیث وسنت کوعین اسلام کی حیثیت حاصل ہوجاتی ہے۔ امت مرحومہ میں صحابہ کرام اس تنقین وہدایت ربانی کے اولین مخاطب سخے۔ پھر انھوں نے ایمان وعمل اور دینی ودنیوی زندگی کے ہرمسکے میں جس حد تک سنت رسول اور اسوہ حسنہ سے رہنمائی حاصل کی اور بہرہ ور ہوئے ، اسی طرح انھیں اپنی زندگیوں میں رچاب الیا بہاں تک کہ ہرمسکے میں رسول کی پندرسول کے یہاں نا پند بدہ میں رچاب الیا یہاں تک کہ ہرمسکے میں رسول کی پندان کی پندرسول کے یہاں نا پند بدہ ان کے یہاں ناپند بدہ وال کے یہاں ناپند بدہ وہا کہ میں بیانداز ایسا جاری وساری ہوا کہ علی بالحدیث ان کا طریقہ ومسلک بن گیا اور رسول مکرم مان تا ہے گئے کی اس حدیث در کردکتک معلی المحجمة البیضاء لیلها کنهار ھا''کی وہ علی تفسیر بن گئے۔ اور 'درکتکم علی المحجمة البیضاء لیلها کنهار ھا''کی وہ علی تفسیر بن گئے۔ اور

رب العالمين كفرمان: يُوْهَر تَبْيَتُ وُجُوْهٌ سے مراداولين گروه اہل سنت قرار پائے رضى الله عنهم ورضوا عند صحابہ كرام اور سنت كى اتباع ميں ان كى فدائيت بيوه سچائى ہے جس كو پورى امت نظرياتى طور پرتسليم كرتى ہے ۔ الله كر سب اسى كوراه عمل بھى بناليس ۔ امام زمانه علامه بربہارى رحمة الله عليه اپنى مشہور عالم كتاب شرح السنة ميں اسى حقيقت كو بيان كرتے ہيں ۔

"اعلموا أن الإسلام هوالسنة والسنة هى الإسلام ولايقوم أحدهما الابالآخر"

اس سچائی کا کون منکر ہوسکتا ہے کہ اسلام رسول سٹیٹھ آئیٹم کی زندگی میں 'اسوہ حسنہ'بن کر وصل میں گیا ہے۔ جے حدیث وسنت کے نام سے امت کا ہر خاص وعام جانتا ہے۔ اس طرح میر مسئلہ ہرایک کے لئے بہت واضح ہوجا تا ہے کہ جو اسلام والا ہے وہی حدیث وسنت والا ہے اور اہل فرق میں اہل حق اہل حدیث اہل سنت ہی ہو سکتے ہیں۔ اس لئے ائمہ امت ومحدثین کرام میں صف اول کا طبقہ ''لا تزال طائفة من أمنی ظاهرین علی الحق لایہ ضروعم من خالفهم حتی یاتی أمر الله '' سے الل الحدیث مراولیتا ہے۔

تاریخ ملت اسلامیہ سلف سے خلف تک اس شہادت وریکارڈ سے روش ہے کہ بیہ جماعت حقد ہر دور میں موجود رہی اور نیابت نبوت کے فریضہ کے ساتھ علم عمل کا پیکر بن کر دعوت حق اور مسلک سنت کی علمبر دار رہی۔اور حدیث مذکور میں طا کفیہ منصورہ کی مصداق رہی۔موجودہ دور کے اہل حدیث اسی سلسلے کا امتداد ہیں۔

یے کتاب دراصل ان فرقہ پرستوں کے جھوٹے پروپیگنڈوں کی حقیقت بتانے کے لئے شاکع کی جارہی ہے کہ اہل حدیث دور جدید کا فرقہ جدیدہ ہے۔جو تاریخ اسلام کے ہر دور میں ان کی موجود گی کے نا قابل تر دید جائی کے خلاف ایساہی میڈیائی طریقہ ہے جیسا کہ

اسلام کی حقانیت کے خلاف دشمنان اسلام کی هرزه سرائیاں ہیں۔

ایک مسلمان، مومن، موصداور متبع سنت کے لئے یہ بات کافی ہوگی کہ نبی کا طریقہ ہی دین ہےاور آپ کا طریقہ ہی حدیث وسنت ہے پھراس راہ پر چلنے والے نئے گروہ میں کیسے شامل کئے جاسکتے ہیں۔

اس کے برخلاف یہ بات کسی کی عقل سلیم قبول نہیں کر سکتی ہے کہ مسلک حدیث ورسول تو نیا ہواور آپ سان فالی پر چلنے والا نیا ہواور آپ سان فالی پر چلنے والا گراہ ہواور کسی امتی کے مسلک کا پیروکار ہدایت پر ہو۔وہ بھی تاریخ کی اس سچائی کو تسلیم کرنے کے باوجود کہ ائمہ کرام کے نام کے تقلیدی مذاہب کا رواج چوتھی صدی ہجری سے شروع ہوتا ہے۔افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ہے۔

کعبہ کس منہ سے جاؤگے غالب شرم تم کو گر نہیں آتی

اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ہزرگوار جماعت خطہ کوکن میں سلفیت کے سپاہی حضرت مولانا عبدالواحدانور یوسنی الاثری حفظہ اللہ نے یہ کتاب اس طرح تیار کی ہے کہ آپ نے تاریخ امت کے ہر دور کا تسلسل کے ساتھ نظارہ کرایا ہے اور قطعی دلائل سے ثابت کیا ہے کہ المحدیث ہر دور میں حدیث پاک کی پیشن گوئی کے مطابق موجود رہے اور علم قبل سے دلیل المحدیث ہر دور میں حدیث پاک کی پیشن گوئی کے مطابق موجود انھیں مثایا نہیں جاسکا وجمت قائم کرتے رہے۔ اور فرق باطلہ کی لاکھ کوششوں کے باوجود انھیں مثایا نہیں جاسکا کیونکہ وہ تو من جانب اللہ جمت حق اور نمونہ سلف تھہرائے گئے ہیں پھر انہیں کیے ختم کیا حاسکتا ہے۔ ۔

تو ندمث جائے گا ایران کے مٹ جانے سے نشہ مے کو تعلق نہیں پیانے سے الحمدیله بیتحریرایی ہے کہ ہرخاص وعام استفادہ کر سکے گا۔اور اللہ تعالی متلاشیان حق کو مجھی محروم نہیں رکھتا۔ یھدی الیه من ینیب۔

میں پوری جماعت کی طرف سے مؤلف کتاب کی کوشش کا خیر مقدم کرتا ہوں جے انھوں نے نصوص اور تاریخ کے حوالوں کے ساتھ مضبوط بنیادوں پرحوالد قرطاس کیا ہے۔ دعا ہے اللہ تعالیٰ اسے مفید بنانے کے ساتھ قبولیت عام عطافر مائے مؤلف کتاب کے ساتھ مرکز الدعوۃ الاسلامیہ والخیریۃ سونس کھیڈ کی کوششوں اور اس کتاب کی اشاعت میں تعاون کرنے والوں کی دین ودنیا میں برکت دے۔

وصلى الله على نبينا محمد وبارك وسلم.

عبدالسلام سلفی صوبائی جمعیت اہل حدیث ممبئ ۱۳ مرمکی ۲۰۱۷ء

## تقذيم

### از:ظفرالحن مدنی

الحمدلله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

جماعت المحدیث کی دعوت ابتداء سے انتہاء تک خالص اسلام اور صراط متنقیم کی دعوت ہے، جوعملا سلف صالحین کے نتیج پر قائم ہے، خالص اسلام اور طریقة سلف کے علاوہ اس میں نہ کوئی کمی ہے نہ زیادتی، یہ جماعت اپنے مسلک، عقیدہ اور منہج کے اعتبار سے بالکل وہی جماعت ہے جوعہد نبوت اور عہد صحابہ وتا بعین میں تھی، اس جماعت کی بہی خصوصیت ہے کہ وہ ابتدائے نبوت محمد صافح اللہ اللہ علی اور اپنی اصلی شکل وصورت میں کہ وہ وہ ابتدائے نبوت محمد صافح اللہ اللہ میں اللہ میں اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ علی اللہ علی کہ:

(لا تزالُ طائفةٌ من أمَّتي ظاهربنَ علَى الحقِّ، لا يضرُّهم مَن خذلَهُم، حتَّى يأتيَ أمرُ اللَّهِ وَهُم كذلِكَ)

جب ہندوستان (برصغیر) میں اسلام آیا اور ساحلی علاقوں میں مسلمان آباد ہوئے، تو اس خالص اسلام کی دعوت دیتے رہے اور اسی پرقولا وعملاعمل کرتے رہے، خالص کتاب وسنت پرقائم رہے، جیسے کہ معلوم ہے کہ برصغیر میں اسلام تین راستوں ہے آیا ہے:

1\_جنوبي مندكى بندرگا مول اورساحل مالا باركرات سے۔

2\_بلوچىتان، بىجىتان، مكران اورسندھ كےرائے ہے۔

3۔درخیبرے۔

محمود غزنوی کو چھوڑ کرغوری، لودہی، تغلقی، سوری، سادات، غلامان اور مغل چاہے وہ افغانی النسل ہو یا ترکی النسل سب پکے حنفی المذہب تھے، اس لیے ان کے آنے کے بعد کتاب وسنت کا چشمہ صافی باقی نہ رہا، اور اس میں طرح طرح کی بدعات ورسومات کی ملاوٹ ہوگئی، پھر یہ لوگ اپنے ساتھ علماء کو بھی لائے جنہوں نے اپنے حنفی اثرات سے بورے ماحول کو خنی المذہب بنادیا۔

مگر بلوچتان اور سندھائی طرح جنوبی ہندگی بندرگا ہوں کے راستے جواسلام آیاوہ اکثر عرب تجار اور دعاۃ ومبلغین کے ذریعہ آیا، اس لیے وہاں کے لوگ براہ راست کتاب وسنت پرایک عرصہ دراز تک قائم رہے۔

حكيم مولانا سيدعبدالحي (1341 هـ) اپني مشهور كتاب الثقافة الاسلامية في الصند ميں ككھتے ہيں كہ: -

'جب سندھ میں عربوں کی حکومت ختم ہوگئی اور ان کے بجائے غزنوی اور غوری سلاطین سندھ پر قابض ہوئے اور خراسان ما وراء النہر سے سندھ میں علماء آئے، تب علم حدیث اس علاقہ میں کم ہوتا گیا یہاں تک کہ معدوم ہوگیا، اور لوگوں میں شعر وشاعری، فن نجوم، فن ریاضی، اور علوم دینیہ میں فقہ واصول فقہ کا رواج زیادہ ہوگیا، بیصورت حال عرصہ تک قائم رہی، یہاں تک کہ علائے ہند کا خاص مشغلہ یونانی فلسلفہ رہ گیا اور علم تفسیر وحدیث سے غفلت بڑھائی ...... برکت کے طور پر مشکوۃ شریف پڑھاد یا کرتے تھے، جے لوگ محدث سجھتے تھے ..... ان کے لیے سب سے بڑا سر ما بیعلم فقہ کی تحصیل تھا اور وہ بھی تقلید کے طور پر نہ کہ تحقیق کے طور پر ، اس لیے نصوص و تحکمات متر وک ہوگئیں، مسائل فقہید کی صحت کو کتاب وسنت سے جانچنا اور فقہی اجتہا دات کوا حادیث نبوید سے تطبیق دینے کا طریقہ متر وک ہوگیا۔

مولا ناابوالحن على مياں ندوى رحمهالله لکھتے ہيں كه: \_

فظ ناسفہ تاریخ اسلام کا بیٹاتہ ہے کہ جن ملکوں میں اسلام عربوں کے ذریعہ سے پہونچا، وہاں حدیث کاعلم بھی اسلام کے ساتھ بھیلا اور پھلا پھولا کہ اس کوعربوں کے مزاج ، ان کی قوت حفظ ، ان کی عملیت حقیقت پندی ، اور ذات نبوی سائٹ الیا ہے گہری وابستگی سے خاص مناسبت تھی ، وہ جہاں گئے اپنے ساتھ کم حدیث بھی لیتے گئے ، اوران کی قیادت کے دور ، اور اس ناشونو کے حلقہ میں اس کے ساتھ پورا اعتنا کیا گیا ، اوراس کے درس اور اس کے مقاف بہلووں پر تصنیف و تالیف کا سلسلہ پوری سرگری سے جاری رہا، یمن ، حضر موت ، مصروشام ، عراق ، شالی افریقیہ اوراندلس (اسپین) جسے ملکوں کا یہی حال ہے ، خود ہندوستان میں صوبہ گجرات اس کی ایک مثال ہے ، جس نے شیخ علی متقی بربان پوری (صاحب کنز گرات اس کی ایک مثال ہے ، جس نے شیخ علی متقی بربان پوری (صاحب کنز العمال) (م 975ھ) اور شیخ محمد طاہر پٹنی (صاحب مجمع بحار الانوار) (م 986ھ) جیسے بلند پایہ محدث پیدا کے ، اس کی وجہ وہی ہے جو ہم نے او پر بیان کی کہ گجرات کا تعلق تجاز بلند پایہ محدث پیدا کے ، اس کی وجہ وہی ہے جو ہم نے او پر بیان کی کہ گجرات کا تعلق تجاز مللہ برابر حاری رہا۔

لیکن جن ملکوں میں اہل عجم کے ذریعہ اسلام پہونچا وہاں کا بیرحال نہیں، ہندوستان میں

تری النسل یا افغانی النسل خاندانوں نے حکومتیں قائم کیں، اور ان مشائخ اور داعیان اسلام کے ذریعہ اسلام کی تبلیغ اور اشاعت ہوئی جن میں بیشتر عجمی نژاد اور ایران وتر کستان کے باشندے تھے، پھر جب ہندوستان میں درس و قدریس، مدارس کے قیام اور نصاب کی ترتیب کا زمانہ آیا، تو اس پر عجمی فضلاء اور ' دانشمندان ایران' کا پوراا تر پڑچکا تھا، ایران میں صفوی حکومت کے قیام اور شیعیت کے سرکاری مذہب ہوجانے کے بعد سے (جو دسویں صدی ہجری کے ابتدائی کا واقعہ ہے ) ایران کا (جس نے ایوان حدیث کے اہم ستون پیدا کئے تھے) حدیث سے رشتہ ٹوٹ چکا تھا، اس لئے اس کے ذریعہ سے ہندوستان میں علم حدیث کی اشاعت اور اس کی اہمیت وعظمت قائم ہونے کا کوئی امکان نہ تھا، اس کے برعکس جس قدر اس کا اثر ہندوستان کے علمی حلقوں پر گہرا ہوتا جاتا تھا، حدیث سے بے اعتمائی بڑھتی جاتی خرورہوا، اس کا نقطہ برحمہ اللہ کا ظہورہوا، اس کا نقطہ برحمہ اللہ کا ظہورہوا، اس کا نقطہ ارتفاق ہا۔'

برصغيرمين دوباره حديث اورعلوم حديث اورجماعت المحديث كي نشأة ثانية:

ہندوستان میں مروجہ نصاب تعلیم اور ماحول کے مطابق شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (1114\_1176ھ) کا بھی ابتداء میں حدیث اورعلوم حدیث سے تعلق برائے نام تھا، مگر جب من (1143ھ) میں حج بیت اللہ کیلئے گئے تو علائے حجاز مکہ ومدینہ سے حدیث اور علوم حدیث حاصل کیا، شیخ الاسلام ابن تیمیہ وغیرہ کی کتب سے استفادہ کیا۔

شاہ صاحب نے حرمین شریفین میں جن مشائخ سے علم حدیث حاصل کیا اور جن سے خوب مستفید ہوئے ان میں دوبڑے اہم تھے، اور دونوں اہلحدیث اور منج سلف پر عامل اور اس کے داعی تھے، جن میں ایک تو علامہ محمد حیات سند ہی (1162ھ) تھے جو بڑے پکے اہلحدیث اور مسلک سلف کے داعی تھے۔

دوسرےعلامہ ابوطاہرمحمد بن ابراہیم الکردی المدنی تھے، بیجھی اہلحدیث اورشیخ الاسلام ابن تیمیہ کے اقوال وافعال کی تائیید کرتے تھے۔

علامه سیدنعمان طبرالدین آلوی بغدادی اپنی کتاب جلاء انعینین فی محاکمة الاحمدین میں لکھتے ہیں:۔

'و کان سلفی العقیدة ذابًا عن شیخ ال إسلام ابن تیمیة ٔ علامه ابوطا ہرمحمد بن ابراہیم الکردی سلفی عقیدہ رکھتے تھے،اورشیخ الاسلام ابن تیمیہ کی طرف سے دفاع کرتے تھے۔

شاہ صاحب کے اندر غالبا جو انقلاب آیا، وہ انھیں دونوں اہلحدیث مشایخ کی صحبت و تعلیم کی وجہ سے تھا، شاہ صاحب جب سفر حج سے ہندوستان واپس آنے گئے تو استاذ نے بیہ اشعار پڑھا:

نسیت کل طریق کنت أعرفها إلا طریقا یؤدینی لربعکم شاه صاحب نے بھی اپنے استاذ کو جواب دیا کہ میں نے بھی جو پچھ پڑھا تھا سب پچھ مجلادیا ہے سوائے علم حدیث کے ،سفر جج سے واپس آنے کے بعد شاہ صاحب ساری زندگ حدیث کی تشریح تفہیم ، درس و تدریس اور اس کی نشر واشاعت میں مصروف رہے ، ان کے بعد ان کی اولا دواحفاد بھی کتاب وسنت کی تعلیم و تدریس اور نشر واشاعت کا بے مثال کا رنامہ انجام دیتے رہے۔

مؤرخ اسلام علامه سیدسلیمان ندوی مرید مولا نااشرف علی تفانوی لکھتے ہیں:۔
' ہندوستان پر اللہ تعالی کی بڑی رحمت ہوئی کہ عین تنزلی اور سقوط کے آغاز میں شاہ
ولی اللہ صاحب کے وجود نے مسلمانوں کی اصلاح ودعوت کا ایک نیانظام مرتب کردیا تھا، اور
وہ' رجوع الی دین السلف الصالح' ہے، اس دعوت نے ہندوستان میں فروغ حاصل کیا، گو
سیاسی حیثیت سے وہ ناکام رہا، تا ہم نظری و مذہبی وعلمی حیثیت سے اس کی جڑیں مضبوط

بنیادوں پر قائم رہیں جن کو ہندوستان کا سیاسی انقلاب بھی اپنی جگہ سے نہ ہلا سکا۔۔۔۔اس تحریک کا اولین اصول بیتھا کہ اسلام کو بدعات سے پاک کر کے علم وعمل میں سلف صالحین کی راہ پر چلنے کی دعوت مسلمانوں کو دی جائے اور مسائل فقہیہ میں فقہائے محدثین کے طریقہ کو اختیار کیا جائے ،اسی زمانہ میں یمن اور خجد میں اس تحریک کی تجدید کا خیال پیدا ہوا، جس کوساتو میں صدی کے آخراور آٹھو میں صدی کے شروع میں علامدا بن تیمیہ اور ابن قیم نے مصروشام میں شروع کیا تھا، اور جس کا مقصد میتھا کہ اٹمہ مجتہدین کی منجمد تقلیداور بے دلیل پیروی سے آزاد کر کے عقائد واعمال میں اصل کتاب وسنت کی اتباع کی دعوت دی جائے، مولا نا اساعیل شہید کے عہد میں میتحریک ہندوستان تک پہونچی اور خالص ولی اللمی تحریک کے ساتھ ضم ہوگئی،ای کا نام ہندوستان میں المحدیث ہے۔

#### الفضل ما شهدت به الأعداء

مولانا عبیداللہ سندھی لکھتے ہیں کہ:'جب مولانا محمد اساعیل شہید نے ججۃ اللہ امام عبداللہ سندھی لکھتے ہیں کہ:'جب مولانا محمد اساعیل شہید نے ججۃ اللہ امام عبدالعزیز سے پڑھی تو اپنے جدامجد کے طریقہ پڑھل شروع کردیا، انھوں نے اپنی ایک خاص جماعت تیار کی، جو ججۃ اللہ پڑھل کرے، بیلوگ شافعیہ کی طرح رفع یدین اور آمین خاص جماعت تیار کی، شورش پھیلتی رہی، مگر بالجبر کرتے تھے جیسا کسنن میں مروی ہے، اس سے دہلی کے عوام میں شورش پھیلتی رہی، مگر حزب ولی اللہ کا کوئی عالم مولانا اساعیل شہیداوران کی جماعت پرمعترض نہ ہوسکتا تھا۔

ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں: 'مولاناشہید(مولاناشاہ اساعیل شہید) نے ججۃ اللہ پڑھنے کے بعد اس پرعمل کرنے والی ایک جماعت بنائی تھی، بیلوگ رفع یدین اور آمین بالجبر کیا کرتے تھے۔'

#### مولا ناابوالكلام آزاد

امام الہندمولا ناابوالکلام آزا درحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں: ' دعوت واصلاح امت کے جو بھید

پرانی دہلی کے کھنڈروں اور کوٹلہ کے جمروں میں (شاہ ولی اللہ نے) فن کردیئے تھے اب
سلطان وقت واسکندرعزم (شاہ اساعیل شہید) کی بدولت شاہجہاں آباد کے بازاروں اور
جامع مسجد کی سیڑھیوں پران کا ہنگامہ کچ گیا، اور ہندوستان کے کناروں سے بھی گذر کرنہیں
معلوم کہاں تک چرچے اور افسانے پھیل گئے، جن باتوں کے کہنے کی بڑوں بڑوں کو بند
حجروں کے اندر بھی تاب نہتی وہ اب سربازار کی جارہی اور ہورہی تھیں، اورخون شہادت کے
چھیے حرف و حکایات کونقوش وسواد بنا کرصفح علم پر پیش کررہے تھے

آخرلائیں گے کوئی آفت فضال ہے ہم جہت تمام کرتے ہیں آج آسان ہے ہم شیخ الاسلام ابن تیمیه، حافظ ابن القیم، شاہ ولی الله اور شاہ اساعیل وغیر ہم اور ان کے شاگردوں نے جودعوت واصلاح اور رجوع الی دین السلف الصالح ،عقیدہ توحیداور خالص ا تباع کتاب وسنت کی اصلاح کی تحریک شروع کی تھی ، بعد میں جن کے وارث شیخ الکل میاں نذ پرحسین،نواب صدیق حسن خان، صاد قپور کے صادقین اور جماعت اہلحدیث بنی،سلف کے نہج کے مطابق اپنا فریضہ انجام دے رہی تھی ، اس جماعت کے متعلق جینے اعتراضات وافتراءات اورغلط فہمیاں ابتداء میں پیدا ہوئی تھی علائے المحدیث کی تصانیف ومقالات اورخطابات کے ذریعیختم ہو پھی تھیں، نفرتیں کافی حد تک مٹ پھی تھیں، ماحول بڑا ساز گار ہوگیا تھا، آپس کے تعلقات اچھے تھے، گر ہندوستان کی دیوبندی تحفظ سنت کانفرنس (2001ء) کے ذریعہ پھر جماعت اہلحدیث پر بہتان تراثی، جھوٹے اتہامات والزامات کے ذریعہ لوگوں کو بدخل کرنے کی کوشش شروع ہوئی ،علمائے اہلحدیث کو بدنام کرنا اوران ے لوگوں کو دور کرنے کے لیے جائز و ناجائز ہرفتم کے حربے استعمال کیے جارہے ہیں ، وہی بے بنیاداعتراضات والزامات عوام کے سامنے پیش کیے جارہے ہیں جن کے جوابات پہلے دیے جا چکے ہیں، اور ان کا غلط اور بے بنیاد ہونا ثابت ہو چکا ہے، مگر پھر بھی اسی کی رث

لگائے ہوئے ہیں،اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ أَتَوَاصَوَاْ بِهِ ۚ بَلَ هُـ مُ قَوْمُرُ طَاعُونَ ﴾ الذاريات:53 ( بَلْ قَـالُواْ مِثْ لَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّ لُونِ ﴾ المؤمنون:81

دورحاضر میں جب لوگوں نے جماعت المحدیث اورعلائے المحدیث پروہی ہے بنیاد اور گھسے پٹے اعتراضات (جن کے جوابات برابردیے جاتے ہیں) کرنے لگے اور جماعت المحدیث کو بدنام کرنے کی کوشش کرنے لگے تو علائے المحدیث اپنا فریضہ بمجھ کراپنے قلم وزبان سے ان کا جواب دینے اور ان اعتراضات کا پردہ فاش کرنے کے لیے میدان میں اتر گئے، اور لوگوں کے سامنے ساری حقیقت کھول کررکھ دی، جن میں بالخصوص ہمارے استاذ محترم علامہ رئیس الاحرار ندوی رحمہ اللہ ہیں، جنہوں نے متعدد کتابیں لکھ کرتشفی بخش جوابات دے۔

ای سلسلہ میں ہمارے محترم مولانا عبدالواحد انور اوسفی الانزی حفظ اللہ نے متعدد رسائل لکھے اور مفصل جواب کیلئے ایک کتاب بنام ہم اہلحدیث کیوں ہیں؟ اور کب سے ہیں؟ کلھی ہے جوآپ کے سامنے ہے۔

مولانا موصوف جماعت اہلحدیث کے مشہور عالم، داعی اور بہلغ ہیں، خطہ کوکن میں اللہ تعالی کی توفیق ہے، آج تقریبا تعالی کی توفیق ہے، آج تقریبا تعالی کی توفیق ہے، جماعت اہلحدیث نے کافی ترقی کی ہے، آج تقریبا پورے علاقہ میں دعوت اہلحدیث عام ہو چکی ہے، ہر علاقہ میں جماعت کی مساجد و مراکز قائم ہو چکے ہیں، دعوتی و تعلیمی سرگر میاں عام ہو چکی ہیں، اللہ تعالی سے دعا گو ہیں کہ اللہ تعالی محترم مولانا کی خدمات کو قبول فرمائے، انہیں اپنے حفظ وامان میں رکھے اور ان سے مزید منہے سلف کی خدمت لیتارہے۔

ضلعی جمعیت اہلحدیث رائے گڈھ اور ضلعی جمعیت اہلحدیث رتنا گری کے زیر اہتمام

مدرسہ محدید، مہسلہ، رائے گڈھ میں منعقدہ سمر کیمپ میں بروز جمعہ اور سنیچر 19-20/
5/ 2017 میں شرکت کے موقعہ پرعزیز م ابومحہ مقصود علاء الدین سین صاحب نے مجھے ایک رسالہ بنام ہم المحدیث کیوں ہیں؟ اور کب سے ہیں؟ ویا اور اس پرایک نگاہ ڈالنے اور اپنے کھے تاثرات لکھنے کی اپیل کی، کیونکہ مہسلہ کے بعد مئونا تھ بھنجن اور بنارس کے اجلاس عام منعقدہ 21-25/2017 میں بھی شرکت کرنی تھی، اس لیے سفر ہی میں اس رسالہ کا کچھ معقدہ 2017/5/22 میں بھی شرکت کرنی تھی، اس لیے سفر ہی میں اس رسالہ کا کچھ حصہ یڑھا اور پھر متحدہ عرب امارات واپس آنے کے بعد بھی اس پرنگاہ ڈالی۔

بحداللدرسالدا پے موضوع پر کافی اور وافی ، شامل اور کامل ہے، تاریخی شواہد سے ہر زمانہ اور ہرصدی میں جماعت اہلحدیث فرقد نا جیۂ کے وجود کا اثبات بھی ہے، ہر بات دلائل سے مدلل اور براہین سے مبر بن ہے، معترضین کے اعتراضات کے جوابات بھی بہت ہی معقول اور دندال شکن ہیں۔

اس رسالہ کے مؤلف محترم اور عزیزم ابومجمد مقصود علاء الدین - جو نہایت ہی تشیط المحدیث اور دعوتی سرگرمیوں میں ہروقت روال دوال رہتے ہیں ۔ کے اصرار پر میں نے بیہ چند سطور لکھیں ہیں، ہم اپنے تمام جماعتی احباب خصوصا نو جوانوں سے اپیل کرتے ہیں کہ اس رسالہ کا خود بغور مطالعہ کریں اور دوسروں تک بھی پہنچا تیں تا کہ ان کے اذبان بھی المحدیث جماعت کے متعلق صاف ہوں۔

وآخر دعوانا أن الحمدلله رب العالمين ظفرالحن **مدنی** مقیم حال متحده عرب امارات 9/رمضان المبارك/1438 ه

4/ بون/2017ء

## يبش لفظ

الحمد لله رب العلمين، والصلاة والسلام على اشرف الانبياء والمر سلين وعلى آله وصحبه اجمعين، ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين ـ امابعد

قال الله عزوجل:

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعَدِ مَاجَآءَ هُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ۖ وَأَوْلَتَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيرٌ ﴾ (آلعران:١٠٥)

تاریخ شاہد ہے کہ پچھلی قومیں فرقہ بندی کی وجہ سے کمز ورہو نمیں ،اورصفحہ ستی سے نیست و نابود ہو گئیں ،دین کی آخری اور جامع ترین شکل میں محد عربی سائٹ آئی پڑ پر اسلام کا نزول ہوا،جس کا مصدر منبع قرآن وحدیث قرار پایا،جس میں فرقہ بندی کی مذمت بیان کی گئی ،اور مسلمانوں کواس سے دورر ہے کی تلقین کی گئی ۔

الحمد للد مسلمانانِ عالم کافی عرصہ تک فرقہ بندی سے دور رہے اور قرآن وحدیث کی تعلیمات پڑمل پیرارہ، آسانی شریعت میں کسی طرح کی کوئی تبدیلی نہیں آئی، اور مسلمان ہر طرف عزت ووقار کی زندگی گزارتے رہے، اور اسلامی مواخات کا مظاہرہ کرتے رہے، گر بندر تے امت کی اکثریت شعوری یا غیر شعوری طور سے فرقہ پرستی کے دلدل میں جائی نیجی، جہاں سے واپسی کی کوئی سبیل نظر نہیں آتی۔

صحابہ کرام، تابعین، تنع تابعین، محدثین ،ائمہ مجتبدین بشمول ائمہ اربعہ شاہراہ کتاب وسنت پر بے دھڑک علم وبصیرت کی روشن میں چلتے رہے،سب کا مسلک ایک تھا،سب کے رسول اور امام ایک تنھے، کعبہ وقبلہ ایک تھا، وحدت امت کا نظارہ قابل رشک تھا،سب قرآن وحدیث کے شیرائی وفدائی تھے،سب کے سب اہل الحدیث اور اہل السنہ تھے مسائل میں اختلافات کے باوجودان میں گروہ بندی اور فرقہ بندی بالکل نہیں تھی۔

چوتھی صدی میں تقلید نے جب اپنے پر وہاز و پھیلا کے تومسلمان اس کے دام تزویر میں آگئے ، فرقے وجود میں آنے گئے اور فرقوں کے دہاؤ میں آکر ایک قاضی کے بجائے چار قاضی بنادئے گئے مگراختلاف بڑھتار ہا بہاں تک کہ نویں صدی کے آغاز میں خانہ کعبہ میں چار صلے بچھادئے گئے ، اس سے تقلید مضبوط سے مضبوط تر ہوگئی ، مسلمان ہا ہم دست وگر ببال ہو گئے ، ایس سے تقلید مضبوط سے مضبوط تر ہوگئی ، مسلمان ہا ہم دست وگر ببال ہو گئے ، ایک دوسرے کے پیچھے نماز باطل قرار پائی ، شادی بیاہ پر بھی پابندی لگ گئی ، اور اس فرقہ پر بی کا ناچ خانہ کعبہ میں پانچ سوسالوں تک ہوتار ہا، جنفی ، ماکئی ، شافعی ، حنبلی کے ناموں سے جو فرقے وجود میں آئے آئھیں بادشا ہوں کی سر پر سی بھی ملی ، ایک صورت میں ہر فرقہ اپنے سواد وسرے فرقے کو پسند نہیں کرتا تھا ، باہم جنگ وجدل اور مناظرے ہوا کرتے تھے اور حرم پر اٹھیں کا قبضہ تھا جو اینے کرتو توں سے اسلام کورسوا کر رہے تھے۔

اہل حق بہت کم تھے وہ مزاحمت نہ کر سکتے تھے مگر اپنی حقانیت پر قائم رہے نبی ساٹھائیا کیے نے آخیس کے بارے میں فرمایا تھا

"لا تَزالُ طائفةٌ مِن أُمَّى ظاهرينَ على الحقِّ لا يَضُرُّهم من خالَفَهُم حتى ياتى امر الله وهم كذلك(مسلم ١٩٢٠)

میری امت کا ایک گروہ حق پر قائم رہتے ہوئے (دلائل وبراہین کے ساتھ) غالب رہے گا جوان کی مخالفت کرے گا وہ انھیں نقصان نہیں پہنچا سکے گا یہاں تک کہ اللہ کا تھم (قیامت) آجائے اوروہ برستورای حالت میں ہوں گے۔

امام ابن المبارك،امام احمد بن طنبل،امام على بن مديني امام بخارى رحمهم الله وغير جم كهتے بين كهاس گروه سے مراد:اصحاب الحديث بين بلكه امام احمد بن صنبل كهتے بين "ان لم يكونوا اهل الحديث فلا ادرى مَن هُم "

اگراس سے مرادابل حدیث نہیں تو پھر میں نہیں جانتا کہ کون لوگ ہیں۔

پانچ سوسالوں تک حرم پاک میں مختلف فرقوں کے مصلوں کے قیام کی وجہ سے فرقہ پرتی کورائتی نصیب ہوئی ،اسے عروج حاصل ہوا،اور طا کفہ منصورہ اپنے مسلسل وجود کے باوجود گمنامی کے اندھیرے میں دھندلائی گئی اسے مٹانے کے لئے کافی کوششیں بھی کی گئیں مگر اللہ کے فضل وکرم سے وہ ہر دور میں اپنافریضہ انجام دیتی چلی آرہی ہے۔

ہندوستان میں بھی ہے ہے اہل حدیث موجود رہے ہیں اور چوتھی صدی میں تو سندھ وغیرہ میں اہل حدیث کی اکثریت تھی ، مگر بتدریج یہاں بھی فرقے غالب آ گئے اور وہ اس طرح چھا گئے کہ اہل حدیث اپنی بقا کے لئے محض اللہ تعالی سے لولگائے بیٹے رہے ، پھر انگریزوں کا دور آیا تو انھوں نے بھی اہل حدیثوں کو باغی اور مجرم گرداناان پر مقد مات قائم کئے گئے اور مسلم فرقوں نے مجری کر کے اہل حدیثوں پرع صدحیات تنگ کردی ان کے لئے مساجد میں داخلہ ممنوع قرار پایا، اور انھیں لا مذہب خارجی وغیرہ قرار دے دیا گیا اور طرح طرح سے ان کے خلاف افواہوں کو جنم دیا گیا ہیہ سب پچھ کیا گیا مگر طاکفہ منصورہ (اہل حدیث ) ماتی رہا۔

اور جب انگریز چلا گیا تو اہل حدیثوں کو انگریز کا ایجنٹ قرار دیا گیا خیس نوزائیدہ کہا گیا ملکہ وکٹورید کی اولا دقرار دیا گیا اور بیسب کا رخیر وہ کررہے تھے جوخود فرقہ پرتی کے دلدل میں دھنس کراسلام کوخیر آباد کہہ چکے تھے۔

الحمد للدائل حدیث آغاز اسلام سے بیں ،صحابہ کرام اہل حدیث تھے، تابعین اور تج تابعین اہل حدیث تھے محدثین اور ائمہ مجتهدین بشمول ائمہ اربعہ اہل حدیث تھے اور ہر مسلمان پہلے اہل حدیث ہوتا ہے پھراہل السنہ ہوتا ہے ہر دور میں اہل حدیث رہے ہیں آج بھی ہیں کل بھی رہیں گے کیونکہ ان کے متعلق نبی سائٹ الیا ہم کا مذکورہ فر مان موجود ہے۔
ہم جملہ مسلمانا ان عالم کو فرقوں کو توڑ کر امت واحدہ میں شامل ہونے کی دعوت دیتے
ہیں کیونکہ فرقہ بندی نے نبی سائٹ الیا ہم کی رسالت اور امامت کی اہمیت کو پامال کردیا ہے اور
مسلمان باہم دست وگریباں ہیں ہم قرآن وحدیث پر متحد ہونے اور فرقہ پر تی کو گلے سے
اتار چھنکنے کی دعوت دیتے ہیں۔

یہ کتا بچہ تاریخ اسلام کے سنہرے اور زریں دور کی ایک جھلک پیش کرتا ہے امت واحدہ امت منتشرہ کیے بن گئی اس حقیقت کو بے نقاب کرتا ہے۔

نبی سان ٹالیل کی امامت کبری پر کس طرح بندر نئے حملہ کیا گیااس کی منظر کشی کرتا ہے۔ پانچے سوسالوں تک خانہ کعبہ میں فرقہ پرتی کیسے پنیتی رہی اور اسلام کی جگ ہنسائی ہوتی رہی اس سے پردہ اٹھا تا ہے۔

ندہبی فرقہ پرتی آج بھی اسلام کی راہ میں رکاوٹ بنی ہوئی ہے جس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے اور اتفاق سے وہی نہ ہبی ٹھیکد ار بنے ہوئے ہیں ،امت واحدہ کو چھوڑ کر فرقوں میں بٹے ہوئے ہیں

کاش مسلمانان عالم!!اس کتاب کاسنجیدگی اور گهرائی ہے مطالعہ کرلیں ان شاءاللہ ان پر حق ضرور واضح ہوگا۔

خيرانديش اورطالب اصلاح عبدالواحدانوريش في الانژى مديرمركز الدعوة الاسلاميدوالخيرية سونس

# حدیث کیاہے؟

''حدیث''عربی کاایک چارحرفی لفظ ہے۔جو''حدث'' سے ماخوذ ہے اور اردوزبان میں بھی بکثر ت استعال ہوتا ہے۔اور اس کے مختلف معانی ہیں جو جملے کے بیان اور سیاق کے اعتبار سے ہی سمجھے جاسکتے ہیں، بات ،قول ،کلام ،کلمہ ،نتی بات ،نظریہ ،خیال ،صورت، بھولی بسری بات ۔کہانی ، واقعہ ، پر انی بات وغیرہ کے لئے مستعمل ہے۔

الله تعالیٰ نے قر آن حکیم میں لفظ حدیث کو کئی جگہوں پراستعال کیا ہے اوراس کے مفہوم بھی جدا گانہ ہیں۔

ہم یہاں لفظ''حدیث''کےان تین مواقع کا ذکر کرتے ہیں جہاں ہرایک کی اپنی الگ الگ نوعیت ہے۔

ا۔عام بات چیت،طرز کلام،اور گفتگو کوحدیث کہا گیاہے۔

﴿ فَلَا تَقْعُدُواْ مَعَهُمُ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ فَ ﴿ النّاء ١٣٠)
تواس مجمع ميں ان كے ساتھ نہيٹھ و، جب تك وہ اس كے علاوہ اور باتيں نہ كرنے لگيں۔
﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمُ حَتَى يَحَنُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ عَ ﴾ (الانعام ٢٨)
توان لوگوں سے كنارہ ش ہوجا ئيں يہاں تك وہ كى اور بات ميں لگ جائيں۔
﴿ فَإِذَا طَعِمْتُ مِ فَانتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَعْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ﴾ (الاحزاب

جب کھا چکونکل کھڑے ہوہ ہیں باتوں میں مشغول نہ ہوجا یا کرو۔ ۲ ۔ کلام البی ،قر آن کریم کوحدیث اوراحسن الحدیث کہا گیا ہے۔

\*﴿ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَبِهَا

مَّتَانِي ﴾ (الزمر ٢٣)

اللہ تعالی نے بہترین کلام نازل فرمایا ہے جوالی کتاب ہے کہ آپس میں ملتی جلتی اور باربار دہرائی ہوئی آیتوں کی ہے۔

\* ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِّشْلِهِ عَإِن كَانُواْ صَلدِ قِينَ ﴾ ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِنْ الطور ٣٣) الحِيااً كريه عِي الله المجين ايك (مى) بات يو (مجمى) تولي أكس -

\* ﴿ فَلَعَلَمْكَ بَنْجِعُ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاثَرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَكَذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ ﴿ (الكمف٢)

پس اگر بیلوگ اس بات ( قُرْآن کریم ) پرایمان نه لائیس کیا تو آپ ان کے پیچھے اس رنج میں اپنی جان ہلاک کرڈالیس گے۔

٣- نبي سان اليليم كى بات چيت اور منتكوكو حديث كها كيا بـ

\* ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنِّيَّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْوَجِهِ عَدِيثًا ﴾ (التحريم ٣) اورياد كروجب بى في التحريم ٣)

قرآن کی ان مذکورہ آیتوں یعنی کلام سے خود کلام اللہ کا حدیث اور احسن الحدیث ہونا

یعنی قر آن کریم کلام الله کاایک نام حدیث بھی ہے۔

ای طرح رسول علیہ کی بات اور گفتگو کو بھی حدیث نام دیا گیاہے۔

اس کے بعدرسول اللہ سائیٹی آئیل کی تعلیمات وفرمودات ہیں جن پر جب ہم نظر ڈالتے ہیں تو وہاں بھی حدیث اور احسن الحدیث اظہر من اشمس ہے۔

"فَإِنَّ اصدق الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ" فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ

بلاشبرسب سے بہترین حدیث اللہ کی کتاب ہے۔ (مسلم ۲۰۴۲)

رسول الله سالية الإيلم في فرما يا:

'نضّر الله امرأَ سَمِع مِنّا حَدِيثاً فَحِفَظه حتى يُبلِّغه غيره''رّنهى (٢٢٥٢)

اللہ اس شخص کوتر و تازہ رکھے جس نے ہم سے کوئی حدیث سی پھراس کو یا در کھا یہاں تک کداسے دوسروں تک پہنچادیا۔

دوسری جگه فرمایا:

"ُمَنْ حَدَّثَ عَنِي بِحَدِيثٍ وَهُوَ يَرَى أَنَّهُ كَذِبٌ فَهُوَ أَحَدُ الْكَاذِبَيْنِ "ترنزى٢٢٢٢)

جوکوئی میرے نام سے کوئی حدیث بیان کرے اور وہ جانتا ہے کہ جھوٹ ہے بس وہ دوجھوٹوں میں ایک جھوٹا شخص ہے۔

فر مان رسول سآہ فالیہ ہے بھی کلام اللہ کوخیر الحدیث اور فر مان رسول کوحدیث کا نام دیا گیا ہے۔

حاصل کلام یہ کہ لفظ حدیث کی جامعیت کے پیش نظراس کے بہت سے معانی ہیں لیکن ہم دواہم معانی ومطلب کی طرف آپ کی تو جہ مبذول کرانا چاہتے ہیں۔

(الف) حدیث، احسن الحدیث، خیر الحدیث، اصدق الحدیث سے مراد: الله رب العالمین کا کلام یعنی قرآن کریم ہے۔

(ب) حدیث کا اطلاق محمد رسول الله سائنطائیلی کے اقوال وافعال ،تقریرات ،صفات ،عادات ،خصائل ،الہامات و پیغامات پر ہوتا ہے ان دونوں کی شہاد تیں قرآن کریم اور فرمان رسول سائنطائیلیم میں بکثرت موجود ہیں۔

# اہل حدیث کی وجہتسمیہ

آپ حدیث کے متعلق جا نکاری حاصل کر پچکے کہ قرآن کریم اور فرمان رسول ساڑھا پیلم میں حدیث اور احسن الحدیث وغیرہ ،قرآن کریم اور فرمان رسول دونوں کو کہا گیا ہے۔" کے مامو"

### اب د مکھتے ہیں کدائل حدیث کی وجر سمید کیاہے؟

اہل حدیث دولفظوں سے ل کر بنا ہے۔ پہلا لفظ ''اہل' اور دوسر الفظ'' صدیث' ہے اہل سیم بی زبان کا لفظ ہے جس کا مطلب ''صاحب'' ''مالک'' اور '' والا'' کے ہوتا ہے۔ اور حدیث کے فظی معنی بات اور کلام کے ہیں مگر مرادی معنی: کلام اللہ اور کلام رسول سائٹ فیائی ہے۔ چونکہ قر آن کریم کو حدیث کہا گیا ہے اور رسول اللہ سائٹ فیائی ہے کے اقوال وافعال تقریرات وغیرہ کے مجموعے کا نام بھی حدیث ہے، اس لئے اہل حدیث کا مطلب ہوا'' کلام اللہ (حدیث) اور کلام رسول اللہ (حدیث) کے ماننے والے۔

پیۃ چلا کہ لفظ حدیث قر آن وسنت دونوں پرمحیط ہے اورای سے ایک اصطلاح بنی'' اہل الحدیث' کی جس کا مطلب ہوا کہ قر آن وسنت پر چلنے والے۔ چونکہ حدیث کوسنت بھی کہتے ہیں اس کئے اہل حدیث ہی اہل السنۃ بھی کہلاتے ہیں۔ کیونکہ حدیث وسنت دونوں مترادف ہیں گر حدیث مقدم ہے جوحدیث کا منکر ہے وہ سنت کا منکر ہے جواہل حدیث نہیں وہ اہل السنۃ بھی نہیں ہوسکتا۔

جارے بعض مقلد شرارتی یا ناتمجھ بھائی اہل حدیث کا مواز نہ اہل قر آن ہے کرتے ہیں جبکہ اہل قر آن حدیث کی ججیت کے قائل ہی نہیں اس لئے ان کا شار گمراہ فرقوں میں ہوتا ہے ان سے ہمارا مواز نہ کرنامحض نا دانی اور ناتمجھی ہے کیونکہ اہل الحدیث توقر آن وسنت دونوں پر مل کرتے ہیں اور لوگوں کو اس کی دعوت بھی دیتے ہیں۔

الحمدلله بم ابل الحديث بين اوراسلام خالص پر عمل پيرا بين قرآن وسنت يعنی سلف صالحين كے منهج پر قائم بين ،صراط متنقيم كے راہى اور "ماانا عليه واصحابى" كى مكمل تصوير بين -\_

صاف ستحرے ہیں ہمارے دو اصول
ایک قال اللہ اک قال الرسول
اہل حدیث اصول کی پیروی کرتے ہیں ایک فاری شاعر نے کہا ہے۔۔
امل ویں آمد کلام اللہ معظم داشتن
پس حدیث مصطفی برجاں مسلم داشتن

آغاز اسلام ہی ہے جملہ مسلمان اس اصول پر کاربند سے کہ ان کی تمام ترتوجہ قال اللہ اور قال الرسول پر ہی مرتکز تھی۔ اور آج بھی ان کا بہی اصول ہے صراط مستقیم چھوڑ کر بھی وہ کسی پلڈنڈی پر نہیں گئے۔ امتداد زمانہ کے سبب مسلمانوں میں انحراف آیا بہخصیت پر تی آئی امت فرقوں میں بٹ گئی، پھر بھی ہم اہل حدیث اپنی روش ہے ایک اپنی بھی ادھراُدھ نہیں ہوئے ، ہمارا نام بھی وہی رہا، طریقہ کاربھی وہی رہا، ہم نے کوئی تبدیلی نہیں قبول کی، جس پر تاریخ کی مہر شبت ہے ،ہاں ہمارے بدخواہوں نے ہمیں غیر مناسب ناموں سے مشتہر کیا تاریخ کی مہر شبت ہے ،ہاں ہمارے بدخواہوں نے ہمیں غیر مناسب ناموں سے مشتہر کیا اپنی حشویہ بھی مشبہ ،اور بھی ناصبہ کہا ہے آج کل کے مقلدین ہمیں غیر مقلد لا فدھب کہہ کر اپنی دل کی بھڑاس نکا لیے ہیں مگر ہمارے اصولوں میں کوئی تبدیلی نہ آئی نہ ہم اس سے بددل ہوئے۔ آج بھی ہم حدیث اور خبر کی موجودگی میں قیاس جلی وخفی کوکوئی اہمیت نہیں بددل ہوئے۔ آج بھی ہم حدیث اور خبر کی موجودگی میں قیاس جلی وخفی کوکوئی اہمیت نہیں دیے ، جیسے قرن اول میں تھا بلکہ ادوار ثلاثہ میں بھی تھا۔ ہماراتشخص ہماری بہچان ہر دور میں قال اللہ اور قال الرسول کے گردگھومتی نظر آتی ہے۔

اہل الحدیث آغاز اسلام ہی ہے قرآن وسنت کی بالادی تسلیم کرتے چلے آئے ہیں ،کسی مسئلہ میں قرآن وحدیث ہے وئی نصل جائے تو فوراً سرتسلیم خم کردیے ہیں ،ادھراُدھر نہیں بھاگتے نہ ان کی بے جاتاویل کرتے ہیں امام محمد بن عبدالکریم شہرستانی المتوفی میں جو اقتصار ہیں:

'أهل الحديث ،وهم اهل الحجاز،هم أصحاب مالك بن أنس، وأصحاب محمد بن إدريس الشافعي، وأصحاب سفيان الثوري، وأصحاب أحمد بن حنبل، وأصحاب داود بن علي الأصفهاني،وانما سمو اصحاب الحديث لان عنايتهم بتحصيل الاحاديث ونقل الاخبار وبناء الاحكام على النصوص ولا يرجعون إلى القياس الجلى والخفى ما وجدوا خبراً أو أثراً"(الملل والمحلح)

اصحاب الحدیث (اہل الحدیث) تواہل حجاز ہیں وہ یہ ہیں امام مالک بن انس،امام محد بن ادریس شافعی،امام سفیان توری،امام احمد بن حنبل،امام داؤد بن علی بن محمد اصفہانی اور ان کے اصحاب وغیر ہم محمم النَّد بھم ۔

ان کا نام اہل حدیث اس لئے رکھا گیا ہے کہ ان کی تمام تر تو جہ احادیث واخبار پر ہے اور بیا حکام شریعت کی بنیا داخیس نصوص پر رکھتے ہیں اور حدیث وخبر کی موجود گی میں قیاس جلی وخفی کوکوئی اہمیت نہیں دیتے۔

اولین دوراسلام میں بھی اہل حدیث ای روش پر قائم تھے اور پورے تسلسل کے ساتھ ہر دور میں رہے ، اور وہ اپنے طرہ امتیاز یعنی قرآن وحدیث کی بالاؤتی سے متعارف رہے ، اور وہ اپنے طرہ امتیاز یعنی قرآن وحدیث کی موجودگی میں کسی کے رہے ، اور آج بھی الحمد للہ ای اصول منہج پر قائم ہیں کہ وہ حدیث کی موجودگی میں کسی کے کلام اور فتوے کوکوئی اہمیت نہیں دیتے اور یہی اہل حدیث کا طرۂ امتیاز ہے۔

# اساس دین ہیں دونوں حدیث ہیں دونوں

الله رب العلمين كى نازل كروه كتاب بدايت قرآن كريم بن نوع انسان كے لئے دستور حيات ہے، جس ميں زندگى گزار نے كتمام گوشوں كى رہنمائى كى گئى ہے خود الله تعالى نے قرآن كو ﴿ تِبْيَنَ اللّٰهِ اللهُ اللّٰهِ اللهُ اللّٰهِ اللهُ اللّٰهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

دین اسلام کے میددواساس ہیں اور حدیث کا انطباق دونوں پریکساں طور سے ہوتا ہے اور دونوں لازم وملزوم ہیں ان میں سے اگر کسی ایک کوآ دمی چھوڑ دیتو وہ دائر ہ اسلام سے خارج ہوجائے گا۔

''فلیاتوا بحدیث مثله''کہ کر الله تعالیٰ نے اپنی حدیث کے بالقابل حدیث پیش کرنے کا مطالبہ پوری دنیائے انس وجن سے کیا مگر چودہ سوسال سے بھی زیادہ گزرگیا آج تک کوئی بھی اللہ کی حدیث جیسی حدیث پیش نہ کرسکا۔

الله تعالى نے نبى سال الله الله كى بات كو بھى حديث كها

﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَىٰ بَعَضِ أَزْ وَجِهِ عَحَدِيثًا ﴾ (التحريم ٣)
اور يهى دونوں بغنى الله كى حديث (قرآن) اور نبى الله الله كى حديث (تعليمات
رسول) پر دين اسلام قائم ہے، جو نبی سل الله الله كى زندگى ميں مكمل ہو چكا ہے، ان دونوں كو
مضبوطى سے تقامنے بجھنے، برتے، اور كمل اتباع كرنے كا حكم بھى ان دونوں كے اندر موجود ہے۔
الله كى حديث (قرآن كريم) سے چندشها وتيں ملاحظ فرما كيں۔

ا: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَّبِّكُمْ وَلَاتَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ أَوْلِيَآ أُ

قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ (الاعراف")

تم لوگ اس کا اتباع کرو جوتمھارے رب کی طرف ہے آئی ہے اور اللہ تعالی کو چھوڑ کر دوسرے رفیقوں کا اتباع مت کروتم لوگ بہت ہی کم تھیجت مانتے ہو۔

۲: ﴿ وَٱتَّبِعُوۤاْ أَحْسَنَ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْتُ عُمِومِّن رَّبِي عُمَّا الزم ۵۵)
 اور پیروی کرواس بہترین چیز کی جوتم اری طرف تم ارے پروردگار کی طرف ہے
 نازل کی گئے ہے۔

" ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَاتَتَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُوْ عَن سَبِيلِهُ ۦ ذَلِكُوْ وَصَّاكُم بِهِ ۦ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ ﴿ (الانعام ١٥٣)

اور بید که میددین میرا راسته ہے جومتنقیم ہے سواس راہ پر چلواور دوسری راہوں پر مت چلو کہ وہ راہیںتم کوالٹد کی راہ سے جدا کردیں گی۔

٣٠٠ ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنَزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَآتَقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ﴿ (الانعام ١٥٥)

اور بیا یک کتاب ہے جس کوہم نے بھیجابڑی خیر وبرکت والی ،سواس کا اتباع کر واور ڈروتا کہتم پر رحمت ہو۔

٥: ﴿ وَمَا ءَاتَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَأَنْتَهُولُ الْحَشْرِ٤)

اور تہمیں جو پچھرسول دے لےلو،اورجس سےرو کےرک جاؤ۔

٢٠ ﴿ وَأَنزَلَ اللّهَ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولِ اللّهُ عَلَيْكُ الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ

2. ﴿ فَنَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّيِ ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّيِ ٱلْأَمِّي ٱللَّهِ وَكَالَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴾ ﴿ وَكَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلَّكُمُ لَمُ لَمَّا لَكُمُ الْمُكَامُ الْمُلَامِينِ اللَّهِ الْمُلَامِدِهِ اللَّهُ الْمُلَامِينِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

سواللہ تعالی پرایمان لاؤ،اوراس کے نبی امی پر جو کہاللہ تعالی پراوراس کے احکام پرایمان رکھتے ہیں اوران کا اتباع کروتا کہتم راہ پرآ جاؤ۔

اللہ تعالیٰ کی حدیث یعنی قرآن کریم ہے میں نے سات شہادتیں پیش کی ہیں، جن سے بخو بی واضح ہوتا ہے کہ دین اسلام کی اساس دو چیزوں پررکھی گئی ہے اور دونوں کا التزام ضروری ہے، ان میں سے کسی ایک سے دستبر دار ہوجانا انسان کو گمراہی کے میں گڑھے میں گرادیتا ہے جہاں سے اس کا ٹکلنامشکل اور ناممکن ہے۔

نبی سآٹٹٹآ پیلم کی حدیث (تعلیمات) سے چندشہادتیں حاضر خدمت ہیں جس سے پیۃ جاتا ہے کہ دین اسلام کی اساس دوچیز ول پررکھی گئی ہے۔

١- تَرَكُتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُوا مَا تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا : كِتَابَ اللَّهِ ،
 وَسُنَّةَ نَبِيِّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ""موطالامام مالک باب
 النهى عن القول فى القدر - ح ١٩٠١)

رسول الله سائن الله عن فرمایا) میں تمھارے پاس دوایسی چیزیں چھوڑے جارہا ہوں اگرتم اس کومضبوطی سے پکڑے رہو گے تو ہرگز گمراہ نہ ہوگے اللہ کی کتاب اوراس کے نبی سائن اللہ کی سنت۔

٢-يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي قَدْ تَرَكُتُ فِيكُمْ مَا إِنِ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ فَلَنْ
 تَضِلُّوا أَبَدًا كِتَابَ اللَّهِ ، وَسُنَّةَ نَبِيِّهِ ''(مستدرك للحاكم ج١
 ص٩٣،سنن كبرى للبهقى ج- ١ ص١١٣)

(رسول الله سان الله

سر الله قد ترکت فیکم شینین لن تَضِلُوا بعدهما ، کتاب الله وسنتی "(رواه الحاکم می جامع الصغیر، الجزء الثالث رقم الحدیث ۲۹۳۳) رسول الله سال الله سال الله سال الله سال می می ارب در میان دوایس چیز چیور می جار با بول که اگر ان پر ممل کرو گے تو بھی گراہ نہیں ہوگے ایک الله کی کتاب دوسری میری

٣- "أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ "(ابوداود٣٦٠٣)

خبر دار! مجھے کتاب (قرآن) بھی دی گئی ہے اور اس کے ساتھ اس کے مانند اور بھی عطا کیا گیاہے اور اس 'میشلَاً مَعَهُ'' کا نام حکمت، سنت اور حدیث ہے جسے وحی خفی اور وحی غیر متلو سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔

"اكُتُبْ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، مَا يَخَرِجُ مِنْهُ إِلَّا الْحَقّ" كَامَا كُونِم مِنْهُ إِلَّا الْحَق كَامَا كُرُونِهِم إِلَا ذَات كَيْ جَس كَ بِاتَّه مِين مِيرَى جَالَ إِلَى السَّادِاتُ حَقّ کے اور کچھ نکاتا ہی نہیں ہے ( ابوداؤ ۲ ۳۲۳)

کتاب وسنت دونوں دین اسلام کی اساس ہیں اور دونوں کوحدیث کہا گیا ہے اور دونوں میں یہ بات یکسال طور سے موجود ہے کہ دونوں وحی الٰہی ہیں ،قر آن کریم وحی جلی اور متلوہے اور تعلیمات رسول یعنی حدیث وحی خفی اور وحی غیر متلوہیں \_\_

> اساس دین ہیں دونوں حدیث ہیں دونوں یمی وجہ ہے کہ اہل حدیث ہیں ہم لوگ

#### ہماری دعوت اتباع کتاب وسنت

الحمد للدہم اہل الحدیث ہیں اور ابتداہے ہماری دعوت اتباع کتاب وسنت کی رہی ہے جس پروہ آبتیں اور حدیثیں دال ہیں جوابھی ابھی گزری ہیں،اس کے علاوہ بھی آپ قرآن کریم کی ورق گردانی سیجئے تو پتہ چلے گا کہ مستقل اطاعت اور مستقل مآخذ ومصدر صرف اور صرف دوہی ہیں اگر کہیں کوئی تیسری چیز نظر آتی ہے تو وہ عارضی ہے مشروط ہے مستقل نہیں۔

- \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ (النساء٥٩)
- \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ (المائدة ٩٢)
  - \* ﴿ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ (نور ٥٨)
  - \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ (محم ٣٣)
- \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ (التغابن١٢)
- \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ (آل عران ٣٢)
  - " ﴿ أَطِيعُواْ أَلِدَّةَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ (الانفال!)
  - \* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ (الانفال٢٠)

وهمشروط ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

\* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ (الانفال ٢٦)

\* ﴿ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ (العادله ١٣)

مندرجه بالا آيتوں ميں الله تعالى كى اطاعت اور رسول سَلَيْ اللّهِ كى اطاعت پرزورديا گيا
ہواديبى دونوں اصل الاصول ہيں مصدر ومنبع ہيں كامل واكمل ہيں ،اس ميں كى طرح كى
تشكَّى دُهُوندُّ نے والے گراہ اور راہ راست سے بَشِكے ہوئے ہيں اگر قر آن وحديث ميں علماء ،امراء ،مر براہ جماعت ، والدين وغيرہ كى بات مائے اور ان كى اطاعت گزارى كا ذكر ہے تو

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْأَمْرِمِنكُو فَإِن تَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كَنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۗ ﴿ (النَّاءُ ٥٩) ا ہے ایمان والوا فر مانبرداری کرواللہ تعالی کی اور فر مانبرداری کرورسول ساٹھا پہلے ک اورتم سےاختیار والوں (امراء حکام،علاء فقہاء) کی، پھراگر کسی چیز میں اختلاف کرو تواسے لوٹا وُاللّٰہ کی طرف اور رسول کی طرف \_اگر شمیں اللہ تعالی پر اور قیامت کے دن پرایمان ہے یہ بہت بہتر ہےاور باعتبارانجام کے بہت اچھاہے۔ برآیت جے ہمارے مقلد بھائی تقلید کی حمایت میں پیش کرتے ہیں بیتو تقلید کی جڑکاٹ دیتی ہے، مگر پھے شاطر قسم کے مولوی اس آیت کو پڑھتے ہیں ترجمہ کرتے ہیں سمجھاتے ہیں تو وَأَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرُ بِرآيت كُوتم كردية بين اورات تقليد ك ثبوت كى دليل تفهرات ہیں، مگر اُفَان تَنَازَعْتُم ہے آ گے کا حصفہیں پڑھتے ،اگرایمانداری کے ساتھ پوری آیت یڑھ لیں اور پھرغوروفکر کریں تو بیہ بات سمجھ میں آئے گی کہاللہ تعالی اور رسول کی اطاعت مستقل اور واجب ہے اور تیسری اطاعت عارضی اور مشروط ہے ، جب آپس میں تناز عات

پیدا ہوں توان کوئم کرنے کا فارمولہ اس آیت میں بتایا گیا کہ اُس متنازع مسئلے کو قر آن کریم
اور احادیث رسول ساڑھ آپہ کی طرف لوٹا دو، اور جو قر آن وحدیث سے مدلل ہو، اسے مان لو
اور جوخلاف شرع ہواسے جھوڑ دو ہمیکن اس قر آئی اصول سے انحراف کرتے ہوئے جب
تیسری شخصیت کی اطاعت کو بھی واجب قرار دیا جانے لگا تواس کے بطن سے تقلید شخصی نے جنم
لیا، اور امت متحدہ امت منتشرہ بن گئی، تقلید نے وحدت امت کو پارہ پارہ کر دیا۔
سورۃ لقمان میں اللہ تعالی نے انسان کو والدین کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا ہے
دائرہ ہے ای دائر سے میں رہ کر اولا دکو والدین کا حکم ماننا ہے لیکن اگر والدین اولا د
کو اس دائرہ سے نکالئے کی کوشش کریں تو اللہ تعالی والدین کی حکم برداری سے منع
فرمادیتا ہے۔ قرآن کہتا ہے گوئے فاکر نظے تھے کہا گئے گن گئی گن تُرشیر لے
فرمادیتا ہے۔ قرآن کہتا ہے گوئے فاکر نظے تھے کہا گئے گئی گن تُرشیر لے
بیسے میا لیکس لک یہ ہے بیا گؤئی کر نظے تھے کہا گئی گن تُرشیر لے
بیسے میا لیکس لک یہ ہے بیا گؤئی کر نظے تھے کہا گئی گن دیا تھان ۱۵

اس سلسلے میں احادیث رسول سائی آئی ہے جھی رہنمائی ملتی ہے: ''لَا طَاعَة فِي مَعْصِیةِ اللَّهِ '' (مسلم ۱۸۴۰)' لا طاعة لمخلوق فِي معصیة الخالق'' (مشکوة اللَّهِ '' (مسلم ۱۸۴۰)' لا طاعة لمخلوق فِي معصیة الخالق' (مشکوة ۳۲۹۲)' إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي المُعُرُوفِ 'صحح بخاری کتاب الاحکام باب نمبر ۲۷) \_ یعنی کی اور کی اطاعت معصیت میں نہیں ہے، اطاعت صرف معروف میں ہے ، یعنی علاء، فقہاء، اکابرین، والدین وغیرہ وغیرہ کی فرما نبرداری صرف اس وقت تک کی جائے گی جب تک کہ وہ عوام کو صرف الله اور اس کے رسول سائی آئی ہے کی بات بتلا عمی لیکن اگروہ اس جے انحراف کی صورت میں ہے انحراف کی صورت میں ہے انحراف کی صورت میں ہے۔ انحراف کی صورت میں ہے انحراف کی صورت میں ہے۔

اگر وہ دونوں(والدین) تجھ پر اس بات کا دباؤ ڈالیں کہ تو میرے ساتھ شرک

کرےجس کا مخجھے کلم نہ ہوتواس کا کہنا نہ ماننا۔

جانة ، بوجھة ، بغير دليل كان كى اطاعت كرناسخت معصيت اور گناه ہے۔

صدراول کے واقعات اس بات پرشاہدعدل ہیں کہ کم علم اور بے علم اہل علم سے اللہ اور اس کے رسول کے احکامات پوچھا کرتے تھے اور اتباع کتاب وسنت کے جذبے سے اس قدر شرسار تھے کہ اس کے خلاف کسی کی بات سننے کو تیار ہی نہیں ہوتے تھے مثال میں عبداللہ بن عیاس رضی اللہ عنہ کا واقعہ دیکھئے:

ابو بکرصدیق اور عمر رضی الله عظیما کے قول کی بنیاد پر پچھلوگوں نے عبدالله بن عباس رضی الله عند کے سامنے تمتع کے مقابلے میں حج افراد کے افضل ہونے کی دلیل دی توعبدالله بن عباس رضی الله عند نے فرمایا: قریب ہے کہتم پر آسان سے پتھر نازل ہوں میں کہتا ہوں کہ رسول الله سان اللہ عند نے ارشاد فرمایا اور تم کہتے ہو ابو بکر وعمر نے بیہ بات کہی ہے (مسند احمد الر ۲۳۵) (جامع بیان العلم وفضلہ ۲۰۲۶)

ہوتے ہوئے مصطفی کی گفتار مت دیکھے کسی کا قول وکردار

# صحابه كرام المل حديث تنص

آپ پڑھ بچے ہیں کہ قرآن کریم کوخود اللہ رب العلمین نے حدیث کہا ہے اور محمد رسول اللہ ساڑھ آپ پڑھ بیل کہ قرآن کریم کوخود اللہ سامنے قرآن کا نزول ہوا ، نبی ساڑھ آپ کے اقوال وافعال تقریرات کے اولین مشاہد صحابہ کرام ہی تھے۔اس طرح صحابہ کرام نے حدیث کولیا ، پڑھا ہمجھا ،اس پڑمل کیا اور اسے این قول وکل ہے آگے بڑھا یا ،اس کر محفوظ کیا اور اسے محفوظ کیا اور ملی

طور سے اپنی زندگی میں اتارااورا سے دوسروں تک بلائم وکاست پہنچایا،اس طرح دونوں قسم کی حدیثوں کا تعلق براہ راست صحابہ کرام سے جڑا ہوا ہے،تمام صحابہ کرام قرآن وسنت پر چلنے والے یعنی اہل الحدیث متھے۔

حیات مبارکہ میں صحابہ کرام کی تمام تر توجہ نبی اکرم ملی ایک ایک ایک ایک اواکی نقالی مجالس میں صحابہ کرام زیادہ سے زیادہ وقت صرف کرتے ہے آپ کی ایک ایک اواکی نقالی کرتے ہے آپ کی حدیثیں سنتے ،اپ پھر آ کراسے سناتے ،اور دوسروں تک بھی پہنچایا کرتے ہے دیگر عام صحابہ کرام جو کسی وجہ سے آپ کی محفلوں اور مجلسوں میں زیادہ شرکت نہیں کریاتے ہے وہ لوگ بھی اپنے اعزاء واحباب سے تعلیمات رسول کوحتی المقدور جانے نہیں کریاتے ہے وہ لوگ بھی اپنے اعزاء واحباب سے تعلیمات رسول کوحتی المقدور جانے کی کوشش کرتے ہے ،اس طرح صحابہ کرام میں قرآن وحدیث کا باہم چرچا ہوا کرتا تھا گر نبی ساٹھ آئے ہی وفات کے بعد صورت حال بدل گئی دین مکمل ہو چکا تھا، قرآن یجا تھا، مگر حدیثیں صحابہ کرام کے درمیان محفوظ تھیں کچھو گوگوں نے لکھ رکھا تھا کچھو گوگوں کو اپنی یا دواشت پر بھر وسہ تھا اور مسائل کے مل کے لئے قرآن کریم کے علاوہ حدیثوں کی بھی ضرورت تھی اور صحابہ کرام نے اس کا پورا لورا لحاظ رکھا، جہاں حدیث کے خلاف کوئی فیصلہ نظر آتا ٹوک دیتے محابہ کرام نے درمیان مسئلہ رکھا جاتا اور ان سے وہوں کا مطالبہ کیا جاتا۔

اس سلسلے میں امام پیمقی نے خلیفداول ابو بمرصدیق رضی اللہ عند کے بارے میں اکتھا ہے۔
'' ان کے سامنے جب کوئی مقدمہ آتا تو کتاب اللہ میں غور کرتے اگر اس میں پچھ پاتے
تو ای کے مطابق فیصلہ کردیتے اور اگر کتاب اللہ میں نہ پاتے اور رسول ساڑھ آلیا ہم کی حدیث
وسنت پاتے تو ای کے مطابق فیصلہ کرتے اور اگر کسی طرح ان کو پچھے نہ ماتا تو دیگر صحابہ سے
پوچھتے اور کہتے: کہ میرے پاس بیہ معاملہ آیا ہے تم کو اس بارے میں پچھے معلوم ہے کہ

آپ سائٹی پی نے کیافر مایا ہے، بعض دفعہ سب اوگ ان کو بتاتے کدرسول سائٹی پیلی نے بیفیلہ کیا ہے بین جو کیا ہے بین کر ابو بحر کہتے ''الجمد للہ'' کہ اللہ نے ہم میں ایسے لوگ پیدا کرر کھے ہیں جو ہمارے نبی سائٹی پیلی کے اقوال ہمارے لئے یا در کھ کرہم کوسناتے ہیں۔ اور اگر ان کوحدیث نماتی تواکا برصحابہ کرام کو جمع کرتے ان سے مشورہ کرتے پھر جس امر پروہ متفق ہوجاتے اس برفیصلہ کردیتے۔ (المسنن المکبری ح ۱۹۷۱)

خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا بھی یہی طریقہ تھا انھوں نے اپنے دورخلافت میں قاضی شریح کوفر مان جاری کیا۔

"" تمہارے سامنے اگر ایسا مسئلہ آجائے جوقر آن مجید میں مذکور ہے تو کسی کی مت سنو
اور ای کے مطابق فیصلہ کرو، اور اگر وہ مسئلہ قر آن مجید میں نہیں ہے تو رسول اللہ سائٹ آئی ہے کہ
صدیث میں دیکھواور اس کے مطابق فیصلہ کرواور اگر وہ مسئلہ نہ قر آن میں طے، نہ حدیث
میں طے تو دیکھو کہ اس قسم کا معاملہ اس سے پہلے مسلمانوں کے اتفاق رائے سے فیصل ہو چکا
ہوتو اس کے مطابق فیصلہ کردواور اگر وہ ایسا مسئلہ ہے کہ نہ قر آن میں ہے نہ حدیث میں ہے نہ
اس سے پہلے کسی نے اس کے متعلق کچھ کہا ہے تو تہ ہیں اختیار ہے اپنے اجتہاد سے آگ
بڑھنا چا ہوتو ہو جو اور میں پیچھے ہٹنا چا ہوتو ہے جاؤ، اور میں پیچھے ہٹنے کو تمھارے لئے بہتر سمجھتا
ہوں (الانصاف للشاہ ولی اللہ)

یہی وہ اصول ہے جس پر صحابہ گامزن تھے ای لئے ان کو اہل الحدیث کہا جاتا ہے اور اس زمانے سے لے کرآج تک اہل حدیث ای اصول پڑ مل پیرا ہیں اور ان شاء اللہ قیامت تک عمل پیرار ہیں گے۔

صحابہ کرام نے تابعین کواور تابعین نے صحابہ کوامل حدیث کے لقب سے ملقب کیا

خطیب بغدادی نے ''شرف اصحاب الحدیث'' میں لکھا ہے: کہ حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ جب حدیث کے جوان طلبہ کو دیکھتے تھے تو کہتے تھے تہمیں ''مرحبا ہو' رسول اللہ سان فالی ہے کہ ہم تمحمارے لئے اپنی مسجدوں میں کشادگی کریں اور تم کوحدیث سمجھا نمیں ، کیونکہ تم ہمارے تابعی ، جانشین اور اہل مسجدوں میں کشادگی کریں اور تم کوحدیث سمجھا نمیں ، کیونکہ تم ہمارے تابعی ، جانشین اور اہل الحدیث ہو، (مشرف اصحاب الحدیث ) دیکھتے سحابی رسول نے جہاں تابعی کو اہل الحدیث کہا ہے وہیں خود کو بھی اہل حدیث قرار دیا ہے تابعین نے بھی سحابہ کو اہل حدیث کہا ہے۔ ( کماساتی )

صحابہ کرام کے اہل حدیث ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے ہمارے وہ بھائی جوتقلید شخصی کو واجب قرار دیتے ہیں ان کوبھی اعتراف ہے کہ صحابہ کرام اہل حدیث تھے۔

حاجی امداد الله مهاجر می کے خلیفہ مجاز محد انوار الله فاروقی فضیلت جنگ بانی جامعه نظامیه حیدرآ بادد کن نے کہا ہے: حالا نکد اہل حدیث کل صحابہ تھے کیونکہ فن حدیث کی ابتداء ان ہی سے تھی اس لئے کہ ان ہی حضرات نے آنحضرت سل شار سے حدیث کے کر دست بدست امت کو پہنچادیا ، پھر ان کے اہل حدیث ہونے میں کیا شہد (حقیقة الفقه دوم ۲۲۸، جامع اداره دارالقرآن والعلوم الاسلامیہ)

دیو بندیوں کے مشہور عالم دین اور کئی کتابوں کے مصنف محمد ادریس کا ندھلوی نے لکھا ہے: اہل حدیث تو تمام صحابہ تھے، مگرفتوی اہل الرائے ہی دیتے تھے، بعد میں بیرلقب امام ابوصنیفہ اور آپ کے اصحاب کا ہو گیا اور اس زمانے کے تمام اہل حدیث نے امام ابوصنیفہ کو امام اہل الراک کالقب دیا (اجتہا داور تقلید کی بے مثال تحقیق ۲۸)

صحابہ کرام اہل حدیث تھے الحمد للّٰد مقلدین حضرات کو بھی اس کا اعتراف ہے اور کیوں نہ ہوجب کہ اس وقت کسی نئے مسلک نے جنم بھی نہیں لیا تھا۔

# صحابیات کے اہل حدیث ہونے کی دلیل

آج کل خواتین کا ایک طبقہ اسلامی تعلیمات نہ ہونے کی وجہ سے شریعت سے بدظن نظر
آرہا ہے چنا نچی عورتوں کا نیم عریاں لباس میں بازاروں تعلیم گا ہوں ، راستوں میں گھومنا اور
مردوں کو اپنی جانب ماکل کرنے کا شرمناک طریقہ اس بات پر غماز ہے مردوں نے اپنی
عورتوں کونسوانیت اور شرم وحیاء کا سبق نہیں پڑھایا ، اسی لئے وہ مغربی تہذیب کے شانہ بشانہ
چلتے رہنے میں فخرمحسوں کرتی ہیں ، جبکہ معاملہ بڑا پیچیدہ ہے کہ۔
مردوں کے اگر شانہ بشانہ چلے عورت
کیچھ اور ہی بن جاتی ہے عورت نہیں رہتی

صحابیات کی تاریخ دیکھئے جاہلیت جیسے گندے معاشرے سے نکل کر آئی تھیں ،مگر جب اسلام کی فعمت سے وہ مالا مال ہو نمیں تو انھوں نے اپنے آپ کومثالی بنالیا ، قیامت تک آنے والی خواتین کے لئے ان کی زندگی نمونہ بن گئی۔

حضرت خدیجہ رضی الله عنها گریس موجود ہیں ان کے شوہر محد (سائ الله ماری مار میں عارت میں معروف ہیں کہ ایک اہم واقعہ پیش آتا ہے، آپ پر گھبراہ طاری ہوتی ہے گر آکر خدیجہ سے کہتے ہیں ' زُمّلونی ' نُمِقلونی ' مجھے چادر اڑھادو، مجھے چادر اڑھادو، مجھے جادر اڑھادو، مجھے جادر اڑھادو، مجھے جادر اڑھادو، جب آپ سے گھبراہ دور ہوگئ اور پوراواقعہ آپ نے بیان کیا تواس بیان کردہ واقعہ پر پورے اطمنان کا اظہار کرتے ہوئے حضرت خدیجہ نے آپ کو تلی دی اور بیالفاظ اوا کئے ' وَاللّٰهِ مَا يُخْزِيكَ اللّٰهُ ، أَبَدًا إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ ، وَتَحْمِلُ الْكُلُّ ، وَتَكْسِبُ الْمُعْدُومَ وَتُقْرِي الضَّيْفَ وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ '' وَتَكْسِبُ الْمُعْدُومَ وَتُقْرِي الضَّيْفَ وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ '' اللّٰہ کی قسم! الله تعالی کبھی آپ کو رنجیدہ نہیں کرے گا ، آپ صلہ رحی کرتے ہیں اللّٰہ کی قسم! الله تعالی کبھی آپ کو رنجیدہ نہیں کرے گا ، آپ صلہ رحی کرتے ہیں اللّٰہ کی قسم! الله تعالی کبھی آپ کو رنجیدہ نہیں کرے گا ، آپ صلہ رحی کرتے ہیں اللّٰہ کی قسم! الله تعالی کبھی آپ کو رنجیدہ نہیں کرے گا ، آپ صلہ رحی کرتے ہیں

در ماندوں کا بوجھ اٹھاتے ہیں ،فقیروں ،مختاجوں کو کما کر دیتے ہیں،مہمانوں کی میز بانی کرتے ہیں اور حق کے سلسلے میں پیش آنے والے مصائب میں مدد کرتے ہیں ۔ تسلیل دے کر حضرت خدیجہ آپ کو ورقد بن نوفل کے پاس لے گئیں،جس نے ساری باتیں سن کرآپ کے نبوت کی تصدیق کی۔

اس واقعہ کی تفصیل سیح بخاری میں حدیث نمبر سیمیں ملاحظہ فرما نمیں، غارحرا سے واپسی کے بعد پورے واقعے کابیان یہی تو حدیث رسول ہے۔اور قرآن کریم کی ابتدائی آیات:

﴿ ٱقْرَأُ بِٱسْمِرَ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ ۞

یہی ابتدائی آیاتِ وحی ہیں ام الموشین نے اس طرح دونوں کی تصدیق فرما کرامت کے لئے مثال قائم کردیا ہے

نبی کریم سائٹ آئیٹم کی ذات بابرکات نبوت سے پہلے بھی ممتاز تھی ، آپ امین صادق اور اوصاف حمیدہ کے مالک تھے، ہرکوئی آپ کی عزت کرتا تھا، خانہ کعبہ کی تعمیر کے موقع پر آپ نے ثالثی کے فرائف بھی انجام دئے تھے، نبوت سے سرفراز ہونے کے بعد بتوں کے پجاری اور سم ورواج کے رسیا اور اپنے آپ کو لائق وفائق اور قابل اعزاز وتکریم سجھنے والے آپ کے دشمن ہو گئے ، آپ کو شاعر ، کا بہن ، اور ساحر وغیرہ کہنے لگے گر جو آپ پر ایمان لائے انھوں نے آپ پر اپناسب پھے قربان کردیا ، دکھ سکھ میں آپ کا ساتھ دیا ، اور آپ کی ایک ایک اور خوب خوب سنتے ایک اور ایس طرح مرد حضرات اللہ کے رسول سائٹ آئیلے سے قربان اور حدیث خوب خوب سنتے کرتے اس طرح مرد حضرات اللہ کے رسول سائٹ آئیلے سے قربان اور حدیث خوب خوب سنتے اور انھیں محفوظ کرتے دوسروں تک پہنچاتے۔

ان کے اہل حدیث ہونے کی یمی دلیل ہے لیکن خواتین کوایسے مواقع حاصل نہ تھے

چنانچہ انھوں نے براہ راست نبی سائٹی کے سے قرآن اور احادیث سننے کی فرمائش کی اور نبی انھوں نے ان کی فرمائش کی اور نبی انٹی کی اور نبی انٹی کے ان کی فرمائش کا احترام کرتے ہوئے انھیں اہل الحدیث بننے کا شرف بخشا، ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک عورت نبی کریم مانٹی کے پاس آئی اور کہنے گی:

يَا رَسُولَ اللَّهِ ذَهَبَ الرِّجَالُ بِحَدِيثِكَ فَاجْعَلُ لَنَا مِنْ نَفْسِكَ
يَوْمًا نَأْتِيكَ فِيهِ تُعَلِّمُنَا مِمَّا عَلَّمَكَ اللَّهُ فَقَالَ اجْتَمِعْنَ فِي يَوْمِ
كَذَا وَكَذَا فِي مَكَانِ كَذَا وَكَذَا (بخارى ٢٣١٠)

یارسول اللہ! مردتو آپ سے احادیث حاصل کرتے رہتے ہیں ہمارے لئے بھی کوئی
دن مقرر فرماد یجئے تا کہ ہم آپ کے پاس حاضر ہوجا یا کریں اور جو باتیں آپ کواللہ
تعالی نے سکھا عیں ہیں آپ ہمیں بھی بتایا کریں تو آپ ساٹھ ایکھ نے فرمایا جم فلاں
فلال دن ، فلال فلال جگہ برحاضر ہوجا یا کرو۔

## تابعين بھي اہل حديث تھے

صحابہ کرام کی مقدس ترین جماعت سے جنھوں نے کلی طور پرفیض اٹھایا، براہ راست ان سے قرآن وحدیث کو سمجھا، وہ تابعین کی جماعت تھی ، صحابہ کرام کے نقش قدم پر چلنے والی جماعت کو تابعین کہلانے کا شرف حاصل ہے انھیں مقلدین نہیں کہا جا تا کیونکہ انھوں نے صحابہ کرام کی تقلید نہیں کی ہے انھوں نے صحابہ کرام سے براہ راست قرآن وحدیث لیا ہے،اس لئے ان کو تابعین کہا جا تا ہے ، تقلید بے دلیل اور اتباع بادلیل ہوتا ہے۔

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه نے اپنے شاگردوں (تابعین عظام) کو فرمایا تھا: (شرف اصحاب الحدیث ۱۳) بیشک ہمارے بعدتم ہمارے خلیفه ہواورتم ہی اہل الحدیث ہو۔

امام شعبی رحمداللد فرماتے ہیں: کداگر آئندہ کی بات کا مجھے پہلے علم ہوجاتا میں صرف وہی بیان کرتا جس پراہل الحدیث کا اجماع واتفاق ہوتا (تذکرة الحفاظ ۱۹۳۱) اس میں صحابہ کرام کے سب سے پہلے اہل حدیث لقب سے ملقب ہونے کی ولیل ہے کیونکداما مشعبی نے پانچ سوسحابہ کرام کا زمانہ پایا تھا (التاریخ الصغیر للامام البخاری ۱۔ یا چ سوسحابہ کرام کا زمانہ پایا تھا (التاریخ الصغیر للامام البخاری ۱۔ ۲۵۳، تذکرة الحفاظ ۱۰،۷)

امام شعی نے اڑتالیس صحابہ کرام سے حدیث سی تھی (نہذیب ۳۷/۵) اوران سے علم حدیث حاصل کیا تھا ای لئے انھوں نے اپنے قول میں صحابہ کرام کو اہل حدیث کے لقب سے یاد کیا ہے۔

حضرت عامر بن شرحبیل اور شعبی اہل حدیث تھے ( تاریخ بغداد ۲۲۷ / ۲۲۷ ) ہے دونوں تابعی ہیں۔ ابوبکر بن عیاش تابعی کہا کرتے تھے اہل حدیث ہر زمانے میں ممتاز رہے ہیں جس طرح اسلام دوسرے مذاہب کے مقالبے میں ہے (حیزان شعرانی)

تابعی محد بن سیرین کے بارے میں دارمی میں ہے کہ قبادہ تابعی متوفی والبھے کہتے ہیں کہ محد بن سیرین نے کسی شخص نے محد بن سیرین نے کسی شخص سے آنحضرت سال اللہ اللہ کی حدیث بیان کی تو اس شخص نے کہا: فلاں شخص تو یوں کہتا ہے اس پر ابن سیرین نے کہا: میں تو حدیث رسول سنا تا ہوں اور تو کہتا ہے کہ فلاں شخص ایسا کہتا ہے میں تجھے ہے کہی کلام نہیں کروں گا (درا ھی ۱۳۳)

د یکھئے اس واقعے سے صاف صاف پیۃ چلتا ہے کہ تابعین کے دور میں شخصیت پرتی بالکل نہیں تھی قرآن وحدیث کے مقابلے میں کسی کی بات کوکوئی اہمیت نہیں دی جاتی تھی ،صحابہ کرام کی طرح تابعین کاعمل بھی حدیث پرتھاسب کے سب اہل حدیث تھے شاہ ولی اللہ محدث رحمہ اللہ بھی اسکی گوائی دیتے ہیں چناچہ وہ اپنی تصنیف' الانصاف' میں لکھتے ہیں

"وقد تواتر عن الصحابة والتابعين أنهم كانوا إذا بلغهم الحديث يعملون به من غير ان يلاحظوا شرطها"

یقیناصحابہاور تابعین سے بطورتواتر کے ثابت ہے کہان کو جب کوئی حدیث پہنچی تھی تو بلا کسی شرط کے اس پڑممل کرنے لگتے تھے۔

خلیفہ عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ تابعی ہیں صرف چالیس سال کی عمریائی ، رجب <u>ان اچ</u>یل فوت ہوئے اور بالا تفاق آپ پہلی صدی کے مجد د قرار پائے امام دارمی نے آپ کا ایک خطبہ نقل کیا ہے جو بہت ہی گرانفذر ہے ملاحظہ فرمائیں۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے ایک روز خطبہ پڑھا اور فرمایا اے لوگو! اللہ تعالی نے تمھارے نبی کے بعد کوئی نبی پیدائبیں کیا ،اور نہ قرآن کے بعد کوئی کتاب نازل کی ،پس جو کچھ اللہ تعالی نے اپنے نبی کے ذریعے سے حلال بتایا ہے وہ قیامت تک حلال ہے اور جو حرام کہا ہے وہ قیامت تک حرام ہے۔ سنو! میں قانون بنانے والانہیں ہوں ، بلکہ اللہ اور اس کے رسول کے احکام کو جاری کرنے والا ہوں ، اور میں بدعتی بھی نہیں ہوں بلکہ تبع ہوں اور نہتم لوگوں سے اچھا ہوں ، ہاں میرے کندھے پرتم سے زیادہ بوجھ ہے سنو! کسی بندے کا حق نہیں کہ اللہ کی معصیت میں اس کی اطاعت کی جائے پس سن رکھو کہ میں نے پہنچادیا۔ صحابہ کرام کے پچھ صحیفے احادیث کے موجود سے باقی حدیثیں صحابہ و تا بعین کے سینوں اور ورقوں میں محفوظ تھیں انھیں جمع کرنے کا خیال عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کو آیا ، اور آپ کے اور ورقوں میں حدیث پر ائمہ کی توجہ گئی اور بڑے بیانے پر تدوین حدیث کا کام شروع

مذکورہ روایات ووا قعات ہے بخو بی معلوم ہو گیا کہ دور تابعین میں صرف اور صرف قر آن وحدیث پرعمل تھا،ان ہی کو حجت شرعی مانا جا تا تھا۔

ائمہ تابعین میں سے بہت سے نام مشہور ہیں مثلا ابو بکر بن محد بن حزم التوفی ۲۰ اله صفح الله علی مقبل الله علی متلا الله علی متلا الله علی ا

إِذَا قِيلَ مَنْ فِي الْعِلْمِ سَبْعَهُ أَبْحُرٍ
رِوَايَةُهُمْ لَيْسَتْ عَنْ الْعِلْمِ خَارِجَهُ
فَقُلْ هُمْ عُبَيْدُ اللَّهِ عُرُوَةُ قَاسِمٌ
سَعِيدٌ أَبُو بَكْرٍ سُلَيْمَانُ خَارِجَهُ

جبتم سے دریافت کیا جائے کہ علم کے وہ سات سمندرکون ہیں جن کی روایات کونظر انداز نہیں کیا جاسکتا، تو ہے جھجک کہددو کہ وہ عبداللہ، عروہ، قاسم، سعید، ابو بکرسلیمان اور خارجہ یہ ساتوں اساطین علم وضل ۹۴ ہے کو اچھ تک باری باری دنیا سے رخصت ہوگئے ،گر اپنے پیچھے میہ اصول چھوڑ گئے کہ قرآن وسنت کے ہوتے ہوئے کسی اور شک کی طرف التفات کرنا درست نہیں ہے ان اہل حدیثوں پر اللہ تعالی اپنی رحمتیں نچھاور کرے اور ہمیں حدیث کی قدر دانی کی تو فیق بخشے۔ آمین

## اتباع تابعین کے اہل حدیث ہونے کی شہادت

صحابہ کرام کے نقش قدم پر چلنے والے تابعین کہلائے اور تابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اتباع تابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اتباع تابعین کہلاتے ہیں، جواصول مسائل دین کے اخذ وقبول کا صحابہ کرام کا تھا وہی تابعین کا تھا اور وہی اتباع تابعین کا بھی رہا۔ یہلوگ بھی حدیث نبوی کے شیدائی سنت کے فدائی شخص آن وحدیث کے مقابلے میں کسی کی رائے کوکوئی اہمیت نہیں دیتے تھے یعنی این پیشر وتابعین کی طرح اہل حدیث تھے

ا۔امام مالک بن انس رحمہ اللہ ع<mark>ہ جو می</mark>ں پیدا ہوئے اور <u>ایجا جو میں</u> مدینہ میں فوت ہوئے آپ نے حدیث کی کتاب''الموطا'' تصنیف فر مائی جوآج بھی شاکقین حدیث کے لئے گرانفقدرسر ماہیہ ہے۔

۲۔ شام میں عبدالرحمن بن عمر والا وزاعی رحمہ اللہ ۸۸ جے میں پیدا ہوئے اور <u>کھا جے</u> میں'' بیروت یا بعلبک'' میں فوت ہوئے ،آپ نے علم حدیث میں کافی نمایاں خدمات انجام دیں۔

سے بھرہ میں سعید بن افی عروبہ اور حماد بن مسلمہ رحمہ اللہ اور رہے بن سیج رحمہ اللہ نے طرح تصنیف ڈالی، سعید بن افی عروبہ رحمہ اللہ لا <u>امریمیں فوت ہوئے ، حماد بن مسلمہ رحمہ</u> اللہ کا ایریمیں فوت ہوئے۔ اللہ کا ایریمیں فوت ہوئے۔

۳- یمن میں معمر رحمہ اللہ نے احادیث کو کتا بی صورت میں جمع کیا، بیامام مالک رحمہ اللہ کی طرح امام زہری کے شاگر دہیں ، اپنے زمانے کے کبار علاء میں شار کئے جاتے تھے ، ساماج میں فوت ہوئے۔

۵۔کوفہ میں امام سفیان توری رحمہ اللہ نے تصنیف کی بنیاد ڈالی، جو کے چے میں پیدا ہوئے،اور <u>الااچ</u>میں ان کی وفات ہوئی۔

٢ \_ محد بن اسحاق رحمه الله نے كتاب المغازى كليميا ها هيں ان كي وفات ہوئي \_

2\_ نعمان بن ثابت (ابوحنیفه) رحمه الله و ۸ جو میں پیدا ہوئے ،اور و ۱۵ جو میں فوت ہوئے، آپ نے علم حدیث میں کوئی کتاب نہیں کھی ، مگر عقائد میں دو کتابیں کھیں جیسا کہ مشہور ہے ا فقد اکبر ۲، کتاب العلم والمتعلم مگر مولانا ثبلی نعمانی سیرة النعمان میں لکھتے ہیں : فقد اکبرکیا کوئی بھی امام صاحب کی تصنیف نہیں ہے۔

۸۔مصر میں امام لیث بن سعد مصری رحمہ الله قریباً ۹۲ ج میں پیدا ہوئے اور ۵<u>کا ج میں</u> فوت ہوئے آپ کثیر التصانیف ہیں امام مالک رحمہ الله کے استاذ زہری رحمہ الله وغیرہ سے آپ نے حدیث روایت کی ہے۔

9۔ امام سفیان بن عیدینہ رحمہ اللہ کو اچ میں پیدا ہوئے اور <u>۱۹۸ چ</u>میں فوت ہوئے کوفہ اور مکہ میں زندگی گزاری اور خدمت حدیث میں گئے رہے۔

• ا۔امام عبداللہ بن مبارک رحمہ اللہ <del>سلام ہے</del> ی<u>ا 19 اسے میں پیدا ہوئے ، ا ۱۸ ہے میں فوت</u> ہوئے انھوں نے علم حدیث میں متعدد کتا ہیں لکھیں

اا۔اساعیل بن علیہ بھری والے میں پیدا ہوئے ساوا ہویں فوت ہوئے۔

۱۲۔امام محمد بن اوریس الشافعی المکی رحمہ اللہ وہ اچ میں پیدا ہوئے ، ۴<mark>۰ سے می</mark>س مصر میں انتقال ہوا آپ بالا تفاق دوسری صدی کے مجد د قرار پائے یکم حدیث کی نصرت کی وجہ ے آپ کالقب ناصر الحدیث پڑگیا حدیث نبوی کے پر کھنے اور سجھنے اور ان میں جمع وظیق میں آپ یدطولی رکھتے تھے''الرساله'' لکھ کرامت کوسب سے پہلے آپ نے علم اصول دیا۔

۱۳- امام یزید بن ہارون واسطہ میں تھے <u>۱۸ اچ</u>یس پیدا ہوئے اور ۲**۰ سے می**ں وفات پائی۔

۱۹۷-امام عبدالرزاق بن جام صنعانی رحمه الله ال<u>ا اچی</u>س پیدا ہوئے اور البی هیں فوت ہوئے انھوں نے بھی اس فن میں بہت می کتابیں لکھیں (ماخوذ از: تاریخ اہل حدیث میالکوٹی)

الغرض تع تابعین بھی اپنے آپ کواہل حدیث کے نام سے منسوب کرتے تھے جیسا کہ سفیان توری رحمہ اللہ نے کہا: کہ اہل حدیث میرے پاس ندآ نمیں تو میں ان کے پاس ان کے گھر جاؤں گا (شدف اصحاب الحدیث ۱۵)

سفیان توری کا بیان ہے فرشتے آسان کے پہرے دار ہیں اور اصحاب حدیث روئے زمین کے (شرف اصحاب الحدیث ۴۵)

امام اللغة والخوطيل بن احمد الفراہيدی رحمه الله متوفی ۱<u>۲۳ ج</u>ه کا بيان ہے فرشتے آسان کے اور اہل حدیث زمین کے محافظ ہیں۔

علامہ شہرستانی نے اپنی کتاب ''لملل والنحل' میں ائمہ اہل حدیث کے نام گنوائے ہیں اور وہ اہل حجاز میں مالک بن انس، اور محمد بن ادریس شافعی اور ان کے اصحاب اور سفیان تۇرى كےاصحاب اور داؤ دبن على الاصفهانى كےاصحاب ہيں۔

ای طرح علامه ابن خلدون نے اپنی کتاب تاریخ ابن خلدون میں ذکر کیا ہے (۱۲ سے اس خلدون میں ذکر کیا ہے (۱۲ سے اس خلیفه ہارون رشیدالتوفی سواچ کہتے ہیں کہ چارصفات مجھے چار جماعت میں ملیں، کفر جہمیه میں، بحث وجھاڑا معتزله میں، جھوٹ رافضوں میں ،اور حق اہل حدیث میں (شرف اصحاب الحدیث) مشہور زاہدامام فضل بن عیاض التوفی کی ای اللہ اللہ عدیث کو دیکھ کر فرمایا کرتے تھے کیا ور ثلة الانبیاء اے انبیاء کے وارث (شرف اصحاب الحدیث)

اس تفصیلی ذکر ہے معلوم ہوتا ہے کہ تبع تابعین بھی تابعین اور صحابہ کرام کی طرح حاملین کتاب وسنت بھے ،شرک و بدعت اور دین میں کسی طرح کی کوئی آمیزش قبول نہیں کرتے تھے، کتاب وسنت کی خالص تعلیمات کوفروغ دینے میں ہمدتن مصروف رہتے تھے،اوراس پرخود بھی پختی ہے ممل کرتے تھے۔

# صحابہ کرام کے مفتوحہ اور مقبوضہ علاقوں میں مسلک اہل حدیث

یہ بات روز روش کی طرح بالکل عیاں ہے، کہ صحابہ کرام جہاں بھی گئے ، وہاں دین اسلام کی سچی تعلیمات کواپنے ساتھ لے کر گئے دین اسلام ان کی زندگیوں میں ان کے رگ وریشہ میں سایا ہوا تھا اور انھیں اچھی طرح معلوم تھا کہ نبی سٹاٹیا آپٹی نے آخری وقت میں وصیت فرمائی تھی کہ میں تحصارے درمیان دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں جب تک تم اسے مضبوطی سے تھا مے رہو گے گراہی تمہارے قریب نہیں آئے گی یہی وجہ ہے کہ اعتصام

بالکتاب والسند کی ہدایت پر صحابہ کرام گامزن تھے، جہاں گئے قر آن وحدیث ساتھ لے کر گئے اورا پنی اہل حدیثیت سے اورا پنے اخلاق وکر دار سے انھیں اپنا گرویدہ بنالیا۔ بدایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ صحابہ کرام کے ہاتھوں پر جومما لک فتح ہوئے وہاں اہل حدیث کا چر چاہوا کیونکہ صحابہ کرام اہل حدیث تھے۔

ابومنصور بن طاہر تیمی بغدادی رحمہ اللہ اپنی کتاب''اصول الدین اسر ۳۱۷) میں فرماتے ہیں: یہ بات بالکل واضح ہے کہ روم ، جزیرہ شام ، آذر بائیجان ، اور باب الا بواب کے تمام لوگ مذہب الل حدیث پر قائم تھے، ای طرح افریقہ ، اندلس اور بحرم خرب کے پیچھے کے تمام حدود کے لوگ مذہب اہل حدیث پر قائم تھے، ای طرح زنج کے ساحل پر واقع میمن کے لوگ بھی اہل حدیث سے ۔

اور شذرات الذهب ارسس ميں ہے كه ٢٢ج ميں مغيره بن شعبه كے باتھوں، آذربائيجان اور عمرو بن عاص كے باتھوں ' طرابلس' فتح ہوا۔

کے جے میں عبداللہ بن سعدرضی اللہ عنہ نے اقلیم افریقہ فتح کیا (ایضاا ۳۷) ۱۳ جے میں ملک شام کا وشق ابوعبیدہ رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں صلحاً اور خالد بن ولید کے ذریعہ جبراً فتح کیا گیا (۳۲۱)

<u>۹۲ ھیں مو</u>ی بن نصیررضی اللّٰدعنہ کے آزاد کردہ غلام طارق کے ہاتھوں اقلیم اندلس فتح ہوا (۱۹۹۱)

ہمارے ہندوستان میں بھی صحابہ تابعین تبع تابعین جوسارے کے سارے اہل حدیث سے ان کا بغرض تجارت امارت، اور افواج کی شکل میں آنا ثابت ہے جس پر مستقل کتا میں موجود ہیں سب سے پہلے ہندوستان میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں یعنی ہے میں حضرت عثمان بن ابوالعاص ثقفی رضی اللہ عنہ میں حضرت عثمان بن ابوالعاص ثقفی رضی اللہ عنہ اور تکم بن ابوالعاص ثقفی رضی اللہ عنہ

ساحل سمندر چبور، تھانہ آئے اور دیگر حضرات نے بھڑوچ ، دبیل ، مکران اوراس کے نواحی علاقوں میں بحری بیرے سے یلغار کی اور کامیاب رہے لیکن قبضہ برقر ارنہیں رکھا ، عمان واپس چلے گئے۔

ہندوستان میں پچیس صحابہ کرام کا آنا ثابت ہے، حضرت عمرضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں بارہ صحابہ اور عہد عثمانی میں پانچ صحابہ خلافت علی میں تین صحابہ خلافت معاویہ میں چار صحابہ اور خلافت یزید میں ایک صحابی کا آنا ثابت ہے، اس کے بعد تابعین کانمبرآتا ہے اور وہ تعداد میں بیالیس ہیں، اور تبع تابعین کی تعداد اٹھارہ ہے بیتمام لوگ حاملین کتاب وسنت شحے اور مسلک اہل حدیث پر چلنے والے تھے۔

اسلام قبول کرتے رہے امارتیں قائم ہوتی رہیں الیکن تجاج بن یوسف نے محمد بن قاسم کو سندھ اسلام قبول کرتے رہے امارتیں قائم ہوتی رہیں الیکن تجاج بن یوسف نے محمد بن قاسم کو سندھ کے علاقے پر ۱۹۳ ہے میں فیصلہ کن جملے کا تھم دیا جس میں بری فوج کے علاوہ بحری فوج بھی روانہ کی گئی تھی سندھ فتح ہوااور اسلامی فوج مسلسل آگے بڑھتی اور فتو حات حاصل کرتی گئی۔ یہی سندھ ہے جس کے بارے میں علامہ مقدی ہے کا ساچے نے سندھ کی سیاحت سے متاثر ہوکر لکھا تھا پڑھیے۔

منصورہ کے لوگ عمو مامتی اور ذہین ہیں، دل سے اسلام کا احترام کرتے ہیں اور تخق سے
اسلام کے احکام و فرامین پر عمل پیراہوتے ہیں مسلمانوں کی اکثریت اہل حدیث افراد پر
مشتمل ہے بعض مقامی آبادیوں میں حفی بھی موجود ہیں لیکن مالکی شافعی اور عنبلی یا اور نقط نظر
رکھنے والے مسلمانوں کا کہیں وجو ذہیں منصورہ علم اور علماء کا بڑا قدر دال ہے اس لئے کہ اہل
حدیثوں کی کثرت ہے اور اس وجہ سے علم حدیث کو یہاں بہت فروغ حاصل ہے (
الانساب للمقدمہی ۲۷۹۔۴۸۰۔۹۷ عرب وہندے تعلقات)

دیکھئے ہے ہے ہے ہے ہے ہے تک سحابہ وتا بعین آتے رہے اور ان کا مسلک اہل حدیث وہاں پر فروغ پا تارہا، یہاں تک کہ جب تقلیدی مذاہب نے اپنے پر وہاز و پھیلائے تو بھی وہاں کو کی خاص تبدیلی نہیں آئی، بعض مقامی آبادیوں میں حفیوں کا پیتو چلا مگر علم حدیث کا چر چا اور اس کا فروغ سنہ ہے ہے سے میں بھی برابر قائم رہا۔ مطلب سیے کہ سحابہ تا بعین تبع تا بعین جہاں بھی گئے اپنے ساتھ مسلک اہل حدیث لے گئے اور اسے فروغ دیا بدایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ سحابہ وتا بعین اور تبع تا بعین سارے کے سارے اہل حدیث تھے، اس لئے ہمسلمان کو اہل حدیث ہونا چاہیے، کیونکہ یہی منبج سحابہ ہے سراط مستقیم ہے شاہراہ بہشت ہمسلمان کو اہل حدیث ہونا چاہیے، کیونکہ یہی منبج سحابہ ہے سراط مستقیم ہے شاہراہ بہشت ہمسلمان کو اہل حدیث ہونا چاہیے، کیونکہ یہی منبج سحابہ ہے سراط مستقیم ہے شاہراہ بہشت ہمسلمان کو اہل حدیث ہونا چاہیے، ویکنکہ یہی مسلمانوں کو چلنا چاہیے، اور اان پگڈنڈیوں سے بچنے کے حتی المقد ورکوشش کرنی چاہیے، جن پر شیاطین بیٹھے ہوئے ہیں اور آپ کو بلار ہے ہیں۔

## تین بہترز مانے کی فضیلت

"عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: سَأَلَ رَجُلٌ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ ؟ قَالَ : الْقَرْنُ الَّذِي أَنَا فِيهِ ، ثُمَّ الثَّانِي ثُمَّ الثَّالِثُ ."(مسلم ۲۲۲)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا سے مروی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ سالٹھا آپائے سے دریافت فرمایا: کہ کون لوگ بہتر ہیں ؟ آپ سالٹھا آپٹی نے فرمایا: وہ میرا (قرن) زمانہ ہے جس میں میں ہول کھردوسرا پھر تیسرا۔

''عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : خَيْرُ أُمِّتِي الْقَرْنُ الَّذِينَ يَلُونِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ يَحِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ وَيَمِينُهُ شَهَادَتَهُ (مسلم ٢٩٣٣)

"والصحيح ان قرنه الصحابة والثانى التابعون والثالث تابعوهم"(شرح مسلم للنووى)

لعنى سيح بات يه بكدآپ سائن اليلم كفر مان كفرن سے حضرات صحابرضى الله مكا قرن مراد ہے اوردوسرے سے تابعین اور تیسرے سے تع تابعین كا قرن مراد ہے۔۔

بلكدوسرى روايتوں ميں اور بحى تفصيل موجود ہا يك روايت ملاحظ فرما كيں۔

"عمران بْن حُصينِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمُّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمُّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ قَالَ عِمْرَانُ فَلَا أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ قَرْنَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَالَ عِمْرَانُ فَلَا أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ قَرْنَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْلَا يَفُونَ وَلَا يُؤْتَمَنُونَ وَيَلْدُونَ وَلَا يُؤْتَمَنُونَ وَيَلْدُرُونَ وَلَا يَفُونَ وَيَظُهَرُ فِيهِمْ السِمَنُ (بخارى ۳۵۰)

عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سان اللہ نے فرمایا: میری امت میں سب سے بہتر میرے زمانے کے لوگ ہیں چروہ جوان کے بعد ہول گے پھر وہ جو ان کے بعد ہول گے بھر وہ جو ان کے بعد ہول گے بھر ان کہتے ہیں کہ مجھے یاد نہیں رہا کہ

آنحضرت سائٹلی ہے اپنے زمانے کے بعد دوز مانوں کا ذکر کیا تھا یا تین کا۔ پھر
آپ سائٹلی ہے نے فرما یا: تمھارے بعد ایسے لوگ ہوں گے جوخود گواہی دیں گے
حالا تکہ ان سے گواہی طلب نہیں کی جائے گی اور خیانت کریں گے امانت دار ندرہ
جائیں گے نذریں مانیں گے لیکن پوری نہیں کریں گے۔اور ان میں (تغیش اور
آرام طلی کے سبب ) موٹاین ظاہر ہوجائے گا۔

مذکورہ حدیثوں میں ادوار ثلاثہ کی فضیلت کا تذکرہ ہے، ظاہر حدیث اور ائمہ حدیث کی تشریحات سے خوب خوب واضح ہوتا ہے کہ وہ دور صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین کا تھا جنھیں بہترین امت اور بہترین قرن ہونے کی شہادت خودر سول سائٹ الیا ہے دی ہے اس لئے ان ادوار کو 'قدون مشھود لھا بالخیر'' بھی کتے ہیں۔

رسول الدُّسَانُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

-2-90

مسلک اہل حدیث کے سواکوئی بھی مسلک ادوار ثلاثہ میں نظر نہیں آتا ،اور یہی اہل حدیث مسلک کی حقانیت کی دلیل ہے وہ ائمہ اہل حدیث جن کے نام پر بعد میں چل کر مسلک بنائے گئے الممدللہ وہ کچے ہی اہل حدیث متھ اور اپنی تقلید سے لوگوں کو منع کیا کرتے تھے،ان کے حکم منع تقلید کی مخالفت کرتے ہوئے کچھ ناعا قبت اندیشوں نے ان کا مام غلاطور سے استعال کیا ،اور ان کے نام پر مصلی اور فرقہ بنالیا، جس سے ان ائمہ اسلام کا دامن پاک ہے کیونکہ وہ جمجہد تھے اور اہل حدیث تھے کسی کے مقلد نہیں تھے اور تقلید کو پہند دامن پاک ہے کیونکہ وہ جمجہد تھے اور اہل حدیث تھے کسی کے مقلد نہیں تھے اور تقلید کو پہند تھے۔

حاصل کلام ہیہ کہ احادیث نبویہ میں جن ادورا ثلاثہ کی فضیلت وارد ہے اس میں صرف اور صرف اہل حدیث ہی مسلک تھا اس کے سوا کوئی بھی مسلک نہیں تھا خیر کے زمانے میں اور ہر دور میں اہل حدیث کے موجودر ہنے کی شہادتیں تاریخ وتذکرہ کی کتابوں میں بالتفصیل موجود ہیں اور بیا ہل حدیث کے لئے بہت بڑا شرف ہاور یہی طائفہ منصورہ ہے۔

#### طا ئفەمنصورە كى فضيلت

طا کُفه منصوره کی فضیلت میں کتب ستہ میں بہت سی حدیثیں موجود ہیں ، چند حدیثیں ملاحظ فرمائمیں۔

عن ثوبان قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ولن تزال طائفة من أمتي على الحق منصورين لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله (ابن ماجه ٢٠٨٧)

فرمایا: میری امت میں سے ایک گروہ ہمیشہ حق پر قائم رہے گا،اور اللہ تعالی کی مدداس کے شامل حال ہوگی،اس کی مخالفت کرنے والے اس کا پچھے نہ بگاڑ سکیس گے میاں تک کہ اللہ تعالی کا امر (قیامت) آجائے۔

میری امت میں سے ایک گروہ بمیشہ اللہ تعالی کے عکم پر قائم رہے گا جوکوئی انھیں بگاڑنا چاہے یا ان کی مخالفت کرے وہ انھیں کچھ نقصان نہ پہنچا سکے گا یہاں تک کہ اللہ تعالی کا حکم (قیامت) آجائے اوروہ لوگوں پر غالب ہی رہیں گے۔ مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عندروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ سان ایکی آئی ہے نے ارشاد فرمایا: '' لا تزال طائفہ مِن امَّتی ظاهرین حتی یاتی امر الله وهم ظاهرون (سنن دارمی ، بخاری)

میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ غالب رہے گا ،یہاں تک کہ اللہ تعالی کا امر (قیامت) آجائے اوروہ غالب ہی رہےگا۔

مذکورہ بالا روایتوں ہے کئی باتیں آفتاب نصف النھار کی طرح آشکارا ہوتی ہیں۔

«امت محدید میں سے ایک جماعت ہمیشہ ( یعنی محد رسول اللہ سالی ٹیالیل کے زمانہ مبارک سے لے کر قیامت تک مسلسل )حق پر قائم رہے گی۔

«اے اللہ تعالی کی نصرت اور مدد شامل حال ہوگی۔

«اس کی مخالفت کرنے والے اس کا کچھ نہ بگاڑ سکیں گے اور وہ جماعت ہمیشہ اپنے

مخالفین پرغالب رہے گی۔

ان روایتوں کا مطلب میہ ہے کہ محمد من اللہ اللہ کی میہ بشارت عظمیٰ سب سے پہلے حضرات صحابہ کرام، تابعین اور تنع تابعین کے لئے ہے اس کے بعد اس بشارت کے لائق اور مستحق صرف وہی جماعت ہوگی جس نے سلف صالحین کے طرز عمل کو اختیار کیا اور وہ اہل حدیث کی جماعت ہے جوان کے نقش قدم پر ہے۔

طا کفہ منصورہ کی دوسری صفت' علی الحق''سے بیان کی گئی ہے یعنی وہ طا کفہ منصورہ مسلسل رہے گی اور حق پر رہے گی آئے دیکھیں کہ حق کیا ہے اور کون حق پر قائم ہے۔ارشاد ربانی ہے:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ، وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُ ﴿ (البقرة ٩١)

اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ اللہ کی اتاری ہوئی کتاب پر ایمان لے آؤتو کہہ دیتے ہیں کہ جوہم پراتاری گئی ہے اس پر ہماراایمان ہے حالانکہ اس کے بعدوالی کے ساتھ جوان کی کتاب کی تصدیق کرنے والی ہے کفر کرتے ہیں۔ اللہ تعالی نے دوسری جگدار شاوفر مایا:

﴿ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ هُحَمَّدِ وَهُواً لَحْقُّ مِن رَّبِيْهِ ۚ ﴿ مُحَمَّ ٢) اوراس پربھی ایمان لائے جومحمہ پراتاری گئی ہےاور دراصل ان کے رب کی طرف سے وہ حق (سچادین) ہے۔

ان دونوں آیتوں میں قر آن کریم کوئل کہا گیا ہے ای طرح نبی سان نظیمیا کی حدیثوں کو بھی حق کا نام دیا گیا ہے ملاحظہ فر مائیں

حضرت عبداللد بن عمرو بن عاص سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول الله سائی فیالیہ سے میں جو پچھ سنتا تھا لکھ لیا کرتا تھا تا کہ اسے حفظ کرلوں ، تو (بعض) قریشیوں نے مجھے منع کیا ، انھوں نے کہا: تو ہر بات جوسنتا ہے لکھ لیا کرتا ہے حالا نکہ رسول الله سائی فیالیہ ایک انسان ہیں غصے اور خوشی (دونوں حالتوں) میں گفتگو کرتے ہیں تو میں نے لکھنا موقوف کردیا اور یہ بات رسول الله سائی فیالیہ سے عرض کی تو آپ سائی فیالیہ نے اپنے دہن مبارک کی طرف انگلی سے اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

''اکُتُبُ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، مَا يَخَرَجُ مِنْهُ إِلَّا الْحَق''۔ لَكُهَا كُرُوشَمَ ہِاسَ ذَات كَى جِس كَها ته مِيس ميرى جان ہے اس سے سوائے حَقّ كے اور كِيرَ لَكُلَا بَى نَبِيس ہے (ابوداؤد ٢٩٣٦)

خلاصہ کلام بیہ ہے کہ طا کفیہ منصورہ کی ایک علامت بیہ ہے کہ وہ آغاز اسلام سے قیامت تک تسلسل کے ساتھ ہر دور میں موجودرہے گا۔

دوسری علامت کدوہ جماعت حق پر قائم رہے گی یعنی قر آن کریم اوراحادیث نبوی پر ممل پیراہو گی جیسا کہ قر آن کریم اوراحادیث کو کلام ربانی اور فرمان رسالت میں حق کہا گیاہے۔

## طا نُفهمنصورہ ہے کون مراد ہیں؟

#### چندشهادتیں

طا کفہ منصورہ کی فضیلت پرمشمل چنداحادیث گزر چکی ہیں جن سےخوب اچھی طرح واضح ہوتا ہے کہ جن صفات کی بنیاد پراسے فضیلت بخشی گئی ہے آغاز اسلام میں بیصفات کس جماعت میں پائی جاتی تھیں اور اہل علم طا کفہ منصورہ سے کیامراد لیتے تھے۔

\* طا نفه منصوره كم متعلق امام عبدالله بن مبارك كافيصله محفوظ ب

"قال ابن المبارك هم عندى اصحاب الحديث" (شرف اسحاب الحديث 10) يعنى عبدالله بن مبارك في فرمايا" مير ئزديك طاكفه منصوره سے مراد ابل حديث كا بقه ہے۔

الل حديث كى شان ميس عبداللدبن مبارك في يجى فرمايا:

"الدين لامل الحديث ،والكلام والحيل لامل الرائم والكذب للرافضة (المنتقى من منهاج الاعتدال ٣٨٠)

یعنی دین اسلام کے سیچے پیروکاراہل حدیث ہیں اور کلام (باتیں بنانا)اور حیلہ بازی کرنا اہل الرائے کا خاصہ ہےاور حجموٹ رافضیو ل کے لئے ہے

\*امام یزید بن ہارون التوفی کا بچھ فرماتے ہیں:

ان لم يكونوا اصحاب الحديث فلاادرى من هم(شرف اصحاب الحديث ١۵)

اگرطا كفهمنصوره ابل حديث كاطبقه نبين تو پچرمين نبيس جانتااوركون موسكتا ہے۔

\*امام ترفری المتوفی و علی هطا کفه منصوره والی روایت نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں قال محمد بن اسماعیل قال علی بن المدینی هم اصحاب الحدیث یعنی امام محمد بن اساعیل بخاری رحمه الله نے کہا: که امام علی بن مدینی رحمه الله نے فرمایا: که طاکفه منصوره المل حدیث کا طبقہ ہے۔

\*امام نووی نے لکھا ہے ''وقال احمد بن حنبل ان لم یکونوا اهل الحدیث فلا ادری من هم''

(شرح مسلم للنووی جسر ۱۴۳س) یعنی امام احد بن عنبل رحمه الله نے فرمایا: اگر طا كفه منصوره سے مراد اہل حدیث كاطبقه نہيں ہے تو پھر میں نہیں جانتا اوركون ہے

«امام ابو بكراحمه بن على خطيب بغدا دى رقم طراز ہيں

"فقال البخارى يعنى اصحاب الحديث"

(شرف اصحاب الحديث ١٥) يعنى امام بخارى رحمه الله في فرمايا "طائفه منصوره سے مرادا الل حديث كاطبقه ب-

امام ترمذی رحمداللدی شهاوت:

"قال ابوعیسی قال محمد بن اسماعیل قال علی بن المدینی هم اصحاب الحدیث(ترمذی۲۳۵۱)

یعنی امام ابوعیسی ترمذی فرماتے ہیں کہ (ان کے استاذ) امام محمد بن اساعیل بخاری نے کہا: کہ امام علی بن مدینی نے فرمایا کہ طا کفہ منصورہ سے مراداہل حدیث کا طبقہ ہے۔

«امام ابوحاتم بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام احمد بن سنان رحمہ اللہ سے سنا آپ نے طا کفہ منصورہ والی حدیث ذکر کرنے کے بعد فرمایا

''فقال هم اهل العلم واصحاب الحديث''شرف اصحاب الحديث ١٥)

یعنی اس طا نُفدمنصورہ سے اہل علم اور اہل حدیث مراد ہیں۔

نذکورہ شہادتوں سے اچھی طرح پتہ چلتا ہے کہ ائمہ حدیث اور اساطین علم وفضل نے طائفہ منصورہ صرف اورصرف اہل حدیث کو قرار دیا ہے اوراس امر کا اعتراف بھی موجود ہے کہ اگر طائفہ منصورہ اہل حدیث نہیں ہو سکتے تو ہم نہیں سجھتے کہ کسی اور میں بھی بیخو بیاں اور مطلو ہا وصاف کی ادنی جھلک بھی پائی جاتی ہو، تمام طبقوں ،گروہوں ، جماعتوں میں مذکورہ اوصاف میدہ کا فقدان نظراً تا ہے ان حدیثوں کا مصداق صرف اہل الحدیث کا طبقہ ہے۔

#### ائمه مجتهدين بشمول ائمهار بعه كاابل حديث هونا

کسی بھی مسئلے میں اگر قرآن وحدیث نے نص نیل سکے تو اس نئے اور پیش آمدہ مسئلے میں اجتہاد سے کام لیا جائے گا ، اجتہاد یعنی قیاس ۔ کب کیا جائے گا ؟ اس کا جو اب حدیث معاذ اور دیگر احادیث فراہم کرتی ہیں۔ جس کی نظر قرآن وحدیث میں گہری ہوگی وہی سے حطور سے اجتہاد بھی کر سکے گا اس سلسلے میں تاریخ خلکان میں ایک واقعہ مذکور ہے ۔ پڑھیے

امام شافعی رحمہ اللہ نے کہا کہ محمہ بن حسن رحمہ اللہ کہنے گے بھلا بتاؤ ہمارے استاد (ابوطنیفہ) بڑے عالم سخے یا تمہارے استاد (مالک) زیادہ علم رکھتے سخے میں نے کہا: انصافاً ،افھوں نے کہا: بال بیس آپ کواللہ کی قسم دے کر پوچھتا ہوں کہ بتاؤ قرآن کا زیادہ علم کون رکھتا تھا ہمارے استاد (امام مالک) یا تمھارے استاد (ابوطنیفہ)،امام محمہ نے کہا: اللہ گواہ ہے بیشک تمھارے استاد (امام مالک) قرآن کا علم زیادہ رکھتے تھے ، پھر میں نے حدیث کی نسبت پوچھا اس میں بھی امام محمہ نے یوں ہی اقرار کیا ، پھر میں نے اقوال صحابہ نے حدیث کی نسبت پوچھا اس میں بھی امام محمد نے یوں ہی اقرار کیا ، پھر میں نے اقوال صحابہ

کی نسبت سوال کیااس میں بھی امام محمد نے اسی طرح اقرار کیا ( یعنی امام مالک زیادہ جانتے تھے ) میں نے کہا:اب رہ گیا قیاس! اور قیاس تو ان ہی چیزوں (قر آن وحدیث) پر ہوتا ہےتواب کس بات میں دونوں کامقابلہ کرو گے ( تمسک بالحدیث ۴۱)

صحابہ کرام ، تابعین ، تبع تابعین میں جو حضرات قرآن وحدیث کا گہرا علم رکھتے تھے جہد سے یاان کے علاوہ جو عام لوگ سے ان سب کا ایک ہی مسلک تھا اس میں کوئی اختلاف نہیں ۔ تبع تابعین کا دور ۲۰ بھھ پر ختم ہوجا تا ہے۔ اور ائمہ اربعہ میں سے تین اماموں کا دور بھی ختم ہوجا تا ہے۔ اور ائمہ اربعہ میں سے تین اماموں کا دور بھی ختم ہوجا تا ہے ، امام احمد ابن عنبل رحمہ اللہ کی وفات سنہ اسم ہے بھی ہوئی یہ تمام لوگ بھی اہل حدیث سے ، جن کے نام پر بعد کے ادوار میں مسلک کی بنیاد رکھی گئی ہے ، نہ توائمہ نے مسلک بنایا ، نہ بنانے کا حکم دیا ، ان کا دامن ان اختر اعات سے پاک وصاف ہے ائمہ اربعہ کے اہل حدیث ہونے کی بہت کی شہاد تیں موجود ہیں۔ ان میں سے چند کا تذکرہ کرنا چا ہتا ہوں کیونکہ وہ سب ہماری طرح اہل حدیث شے اہل حدیث گر شے اور اہل حدیث کے فدائی اور قدر دان شے۔

ا نعمان بن ثابت رحمہ اللہ التوفی دیا ہے، کئیت (ابوطنیفہ) ہے مشہور ہیں وہ مسلک اہل حدیث پر متھے جیسا کہ استاد ابومضور عبدالقادر بن طاہر تمیمی بغدادی نے اپنی مسلک اہل حدیث پر متھے جیسا کہ استاد ابومضور عبدالقادر بن طاہر تمیمی بغدادی نے اپنی کتاب 'اصول الدین اس ۱۳۳۱) میں بیان کیا ہے کہ کلام کے سلسلے میں سوائے دومسکوں کے امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کا اصول اصحاب حدیث ہی کی طرح ہے جیسے تو حیدالوہیت، اللہ کی اساء وصفات وافعال، نیز علوواستواء کا اثبات کہ اللہ عز وجل آسان میں عرش پر ہے زمین پر اساء وصفات وافعال، نیز علوواستواء کا اثبات کہ اللہ عز وجل آسان میں عرش پر ہے زمین پر نہیں ، اپنی مخلوق سے جداومختلف ہے، اس کاعلم وقدرت وتصرف ہر جگہ ہے، کوئی جگہ بغیر اس کے بچی نہیں ہے وغیرہ ، اور کتاب وسنت سے واجباً ہدایت لیتے اور تقلید کے بغیر دونوں کے فہم وادراک کے استقلال میں بھی ان کا (اصحاب حدیث ہی کی طرح) ضابطہ واصول ہے جیسا وادراک کے استقلال میں بھی ان کا (اصحاب حدیث ہی کی طرح) ضابطہ واصول ہے جیسا

کدامام صاحب نے سائل کے جواب میں فرمایا ''جب میں کوئی ایسی بات کہوں جس کی كتاب الله ياحديث رسول مخالف بوتوميرى بات جهور دو (ايفاظ الهمم اولى الابصار ٥٠) \* قال ابوحنيفةلم يزل الناس في صلاح ما دام فهم من يُطلب الحديثَ ، فإذا طلبُوا العلمَ بلا حديث فَسَدُوا ''ميزان شعراني ١/٥٣) امام ابوحنیفه رحمه الله نے فرمایا''لوگ جمیشه بدایت پر رہیں گے جب تک ان میں حدیث کے طلبگار ہوں گےلیکن جب حدیث چیوڑ کرعلم حاصل کریں گےتو گمراہ ہوجا نمیں

و کھتے اس میں کس طرح عظمت حدیث کا اعتراف ہے اور پید حقیقت ہے جب لوگ حدیث کے طلبگار رہے ہدایت پررہے اور جیسے ہی قال رسول الله سالطانی کے بجائے قال فلاں۔ کہنے لگے گمراہ ہو گئے۔

«سفیان بن عیدیندر حمد الله المتوفی و 1 اختصیل علم کے لئے کوف آئے ، امام ابو حذیف رحمه الله کی شاگردی اختیار کی ان کا قول ہے کہ'' پہلے پہل امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ ہی نے مجھے اہل حديث بنايا تفا( حدائق الحنفيه ١٣٣ )مطبوعه نول كشور لكصنو

\* امام ابوحنیفه رحمه الله نے فرمایا:

"اذاصَحَّ الحديثُ فهومذهبي" (حاشيه ابن عابدين ١٦٣)

حدیث جب (صحیح) ثابت ہوجائے تو وہی میرا مسلک ہے ۔ان کے اہل حدیث ہونے کا اس سے بڑا ثبوت اور کیا ہوسکتا ہے کہ انھوں نے سیجے حدیثوں کو ہی اپنامسلک بتایا

\*امام مالك رحمه الله المتوفى في إها ين وقت ك امام ابل حديث تنص (اصول الدين (١٩٣) امام سلم رحمد الله اپنی كتاب سيح مسلم بين شعبه، سفيان ، اور سی وغير جم محمم الله كا ذكر كرتے بوئ امام مالك بن انس رحمد الله كو بھى امام الل حديث بين شار كرتے تھے (مسلم ار ۵۹)

ابوالفلار صنبلی رحمه الله شذرات الذهب ۲۹۱۸ میں فرماتے ہیں \_ إذا قیل من نجم الحدیث وأهله أشار أولوا الألباب يعنون مالكاً جب يو چھاجاتا كه حديث اور الل حديث كاتاراكون بتو تقلمند حضرات امام مالك كى طرف اشار وكرتے تھے۔

امام مالك رحمداللداين اصحاب عفرما ياكرتے تھے:

"أُنظُروا فِيه فإنه دين، وما مِن أَحَد إلا ومأخوذٌ من كلامه ومردودٌ عليه إلا صاحب هذه الروضة) يعني رسول الله (الميزان١/٣٨)

اس (میری رائے) کو بغور دیکھ لو کیونکہ بید دین (کا معاملہ) ہے سوائے اس صاحب روضہ محد سالٹھ آلیل کے کسی کی بات بھی لی جاسکتی ہے اور رد بھی کی جاسکتی ہے۔

آپ نفن صدیث میں صدیث کی کتاب مدون کی جو "الموطا" کے نام سے مشہور ہے خلیفہ وقت کی وعوت کو تھکرادیا اوراس کے دردولت پر حاضر ہوکر موطا سنانے کو پہند نہ کیا، آپ صرف جاز کے امام نہ تھے بلکہ حدیث میں تمام لوگوں کے امام تھے آپ فرمایا کرتے تھے " إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ ، أُخْطِئُ وَأُصِیبُ ، فَانْظُرُوا فِی رَأْبِی ، فَكُلَّمَا وَافَقَ الْكِتَابَ وَالسُّنَةَ فَخُذُوا بِهِ ، وَكُلَّمَا لَمْ يُوافِقِ الْكِتَابَ وَالسُّنَةَ ، فَانْدُرُ وَ الْكِتَابَ وَالسُّنَةَ ، فَانْدُرُ وَ الْكِتَابَ وَالسُّنَةَ ، فَانْدُرُ کُوهُ "(مختصر المومل ص ۲))

یعنی میں بھی ایک انسان ہوں بھی میری رائے سچے ہوتی ہے اور بھی غلط۔ابتم میری

رائے کود مکچەلوجو کتاب دسنت کےموافق ہواس کو لےلو،اور جومخالف ہواس کو چھوڑ دو۔

امام ما لک رحمہ اللّٰدا کثر بیشعر پڑھا کرتے تھے \_

وَخَيْرُ أُمُورِ الدِّينِ مَا كَانَ سُّنَةً وَ شَرُ الْأُمُورِ الْمُحْدَثَاتُ الْبَدَائِعُ

(بستان المحدثین) یعنی دین میں سنت نبوی سائٹھالیے ہی کا کام بہتر ہے،اور بدعات برے کام ہیں۔

علامهمش الدين الذهبي التوفي 14 يج هرقمطراز بين

قال وهيب امام اهل الحديث مالك (تذكرة الحفاظ ١٥٥ ص١٩٥)

یعنی امام وہیب رحمداللہ نے کہا: کدامام ما لک رحمداللہ اہل حدیث کے امام ہیں

محر بن اور يس الشافعى المتوفى من يرهناصر الحديث آپ كالقب ب آپ فيلم حديث امام مالك رحمه الله سه حاصل كيا ، سفيان ابن عين اور امام سلم بن خالد بهى آپ كے اساتذه ميں سے بين فن حديث ميں آپ في سفيان ابن كتاب الام "مدون كيا ، اور آپ كا يرقول بهت بى مشہور بي "اذا صح الحديث فهو مذهبى " (المجموع للنووى ارسالا) يعنى جو

صحے حدیث میں ہے وہی میرامذہب ہے۔

اس سے پینہ چلتا ہے کہ امام شافعی رحمہ اللہ کا مسلک ومذہب وہی ہے جو سیح حدیث میں ہے اور جو سیح حدیث کے خلاف ہووہ امام صاحب کا مذہب ومسلک نہیں بن سکتا۔

امام فلانی رحمداللدنے امام شافعی کے حوالے سے بیان کیاوہ فرمایا کرتے تھے:

كُلُّ مَسأَلة صَحَّ فيها الخبرُ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم عند أهل النقل بخلاف ما قلتُ فأنا راجعٌ عنها في حياتي وبعد موتي(الحليه ١٠٧/٩) میرے قول کے خلاف جس مسلے میں بھی ناقلین کے نز دیک رسول سائٹی آیا ہے حدیث ثابت ہوتو میں اس سے اپنی زندگی میں اور بعد از مرگ (پیش آنے والی ایسی بات سے) رجوع کرتا ہوں۔

امام شافعی امام احمد بن عنبل رحمه الله سے فرما یا کرتے تھے:

'یا ابا عبد الله انت اعلم بالحدیث مِنّی فاذا صَحَ الحدیث فاعلمنی حتی اذهب الیه شامیا کان اوکوفیا اوبصریا''(شذرات الذهب ۱۰/۳) اے ابوعبدالله! حدیث آپ مجھے نیادہ جانئے والے ہیں جب صحیح حدیث ثابت ہوتو مجھے بتلایۓ کہ ہیں اس کو اپناؤں خواہ حدیث شامی ہویا کوئی ہویا بھری (راوی کی ہی) ہو۔ امام شافعی رحمہ اللہ بھی مسلک اہل حدیث پر تھے بلکہ مسلک اہل حدیث کے مبلغ تھے جس کی دلیل امام شافعی رحمہ اللہ کی سوائح عمری سے متعلق' تہذیب الاسماء والصفات ارس میں دارہ ۲۳ میں امام نووی کا بی قول ہے' پھر وہ (امام شافعی) عراق گئے اور علم حدیث کی اشاعت کی ، اور مسلک اہل حدیث کورائح کیا۔

(منہاج السنه ۴ مر ۱۴۳) میں شیخ الاسلام ابن تیمیدرحمداللہ کا قول ہے پھرامام شافعی رحمداللہ نے امام مالک رحمداللہ سے علم حاصل کیا ، پھر عراقیوں کی کتابیں تکھیں ،مسلک اہل حدیث کواپنا یا اور اپنے لئے اس کونتخب کیا۔

امام شافعی رحمداللہ ہے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

"اذا رايتُ رَجُلا مِّن اهل الحديث فكانى رايت النبى حيا"

(شرف اصحاب العديث ٧٧)

جب میں کسی اہل حدیث کود کھتا ہوں تو گو یا میں نبی سائٹٹاآییلم کوزندہ دیکھتا ہوں ابن القیم رحمہ اللّٰدامام شافعی رحمہ اللّٰد کا ایک قول نقل کرتے ہیں: "وقال الشافعي : عليكم بأصحاب الحديث , فإنهم أكثر صوابا من غيرهم"(اعلام الموقعين مصرى ٦٣)

امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا: لوگو! اہل حدیث جماعت میں شامل ہوجاؤ دوسروں کی نسبت ان کاراستہ چے اور درست ہے۔

تہذیب نووی ج ار ۷ ممیں ہے کہ

"نَشَرَ علمَ الحديث واقامَ مذهب اهله"

يعنى آپ نے علم حديث كو پھيلا يا اور مذہب اہل حديث كومضبوط كيا۔

امام شافعى رحمه الله حديث بعظمت حديث اورمسلك الل حديث مين كتن غيرت مند تصاس جاننا بتو علامه جلال الدين سيوطى المتوفى اله جرك تحرير كرده كتاب "مفتاح الجنه في الاحتجاج بالسنة" كامطالع فرما عين -

امام احمد بن صنبل رحمہ الله، نام احمد ابوعبد الله کنیت باپ کا نام محمد ہے مگر دادا دهنبل کی طرف نسبت ہے آپ کی ولادت ۱۲۳ ہے اور وفات اس مجمع میں بغداد میں ہوئی ، آپ کوفن حدیث میں بوری مہارت حاصل تھی اور کیوں نہ ہوجب کہ امام مالک اور امام شافعی کا پورا پورا علم ملاء حدیث کی جستجو میں آپ نے کوفہ ، بصرہ ، مکہ ، مدینہ یمن ، شام ، اور جزیرہ وغیرہ کا سفر کیا آپ کے اساتذہ میں امام شافعی کے علاوہ دیگر نام بھی ملتے ہیں ۔ امام یزید بن ہارون ، امام کی بن سعید القطان ، امام سفیان بن عیدینہ ، امام عبد الرزاق بن ہمام وغیر ہم رہم م

امام قتيبه بن سعيدر حمدالله فرمات بين:

"إذا رأيت الرجل يحب أهل الحديث، مثل يحيى بن سعيد القطان وعبدالرحمن بن مهدي وأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه ، وذكر قوماً آخرين ، فإنه على السنة ومن خالف هذا فاعلم انه

مبتدع" (شرف اصحاب الحديث ٩٠)

جب تم کسی شخص کو دیکھو کہ وہ اہل حدیث سے محبت رکھتا ہے جیسے امام یحی بن سعید القطان،عبدالرحمن بن مہدی ،احمد بن حنبل،اسحاق بن راہویہ،اور اس طرح بہت سے حضرات کے نام لئے،توسمجھلو کہ وہ سنت پر قائم ہے،اور جوکوئی اہل حدیث کے مخالف ہے بس سمجھلو بلاشہوہ بدعتی ہے۔

امام احمد بن حنبل رحمه الله بالاتفاق ابل حدیث کے امام تھے، جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیدر حمد اللہ نے فرمایا:

"كان على مذهب اهل الحديث" (منهاج السنة ج١٣٣/١) يعنى امام احمر بن منبل مذهب الل حديث يرتهد

عبدالوہاب شعرانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں کہ امام احمد بن حنبل کے صاحبزادے امام عبداللہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں۔

"سالت الامام احمد عن الرجل يكون في بلد لا يجد فيها الا صاحب الحديث لا يعرف صحيحه من سقيمه وصاحب راى، فمن يسال منهما عن دينه فقال: يسال صاحب الحديث ولا يسال صاحب الراى وكان كثيرا ما يقول ضعيف الحديث احب الينا من راى الرجال" (الميزان الكبرى ١٢/١٤)

ترجمہ: میں نے امام احمد بن صنبل رحمہ اللہ سے سوال کیا کہ ایک شہر میں دوآ دمی ہیں ایک صاحب رائے اور دوسرا اہل حدیث جوفن حدیث میں پوری طرح مہارت نہیں رکھتا، تو دین کے متعلق ان میں سے کس سے مسّلہ دریافت کیا جائے ، تو آپ نے فرما یا کہ اہل حدیث سے دریافت کیا جائے اہل الرائے سے نہیں ، آپ اکثر فرما یا کرتے تھے کہ ضعیف حدیث مجھے

لوگوں کی رائے سے زیادہ محبوب ہے۔

مختف حوالہ جات ہے آپ نے ملاحظہ فرمایا''کہ سارے ائمہ مجتبدین ومحدثین خصوصا ائمہ اربعہ مسلک اہل حدیث پر قائم و دائم سے نیزلوگوں کوائی کی دعوت دیتے سے۔اور بیہ ائمہ جن کے نام پر دین کا بٹوارہ کیا گیا ہے ان کا دامن اس بٹوارے سے پاک وصاف ہے اور تمام ائمہ کرام نے قرآن وحدیث پر ختی ہے ممل کرنے کی دعوت دی ہے اور تقلید کی مذمت وشاعت سے آگاہ بھی کر دیا ہے اللہ تعالی ائمہ دین کی قبروں پر اپنی رحمتیں برسائے، جو دین حنیف کے سے قدر داں اور پاسال سے اور ہمیں ان کے قش قدم پر چلنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین

## تقلید سے ائمہ دین کی برات اوراس کی مذمت

تقلید کوئی قابل تعریف شی نہیں ہے ہیست یہود ہے ،تقلید آباء واجداد،تقلید احبار ورہان،تقلید امراء وسلاطین کی فدمت میں قرآنی آیات اوراحادیث رسول سائی ایکی موجود بیں یہی وجہ ہے کہ دور صحابہ تابعین اور تبع تابعین میں کہیں تقلید کا کوئی ثبوت نہیں ماتا ،تقلید اس قدر مذموم کیوں ہے؟ اسے اگر سمجھنا ہے تو پہلے تقلید کامفھوم اور مطلب سمجھنا پڑے گا۔ اللہ تقلید ھو قبول قول بلاحجة (المستصفی ۲ / ۳۸۵)

۲ التقلید العمل بقول الغیر من غیر حجة (فواتح الرحمون ۲ / ۳۰۰)

۳ التقلید العمل بقول غیرک من غیر حجة (فواتح الرحمون ۲ / ۳۰۰)

۴ التقلید قبول قول الغیر بلا دلیل (شرح قصیدہ امالی ۳۳)

نی سائی التقلید قبول قول الغیر بلا دلیل (شرح قصیدہ امالی ۳۳)

دلیل نہیں ہے اس کا نام تقلید ہے۔

ایک حفی عالم دین فرماتے ہیں: تقلید کے معنی ہیں دلائل سے قطع نظر کر کے کسی امام کے قول پڑمل کرنا،اورا تباع سے بیمراد ہے کہ کسی امام کے قول کو کتاب وسنت کے موافق پاکر اور لائل شرعیہ سے ثابت جان کرائی قول کواختیار کرنا (شرح مسلم مولا ناغلام رسول سعیدی ۵ رسم)

اس سے ثابت ہوا کہ فقھاء کا جو قول مؤید بالوحی ہوا سے اختیار کرنا تقلید نہیں ہے اتباع ہے اور جوقول مدل نہیں ہے اس کالینا تقلید ہے جوممنوع ہے۔

آپ تقلید کا مطلب سمجھ گئے ،تقلید میں تشکیک ، تذبذب اور التباس ہے ای لئے وہ ممنوع اور مذموم ہے چنانچے صحابہ کرام سے لے کر ائمہ دین تک سب نے اس سے اپنی برأت کا اظہار کیا ہے اس کی مذمت اور شاعت کو واضح کیا ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعودرضي الله عنه فرما ياكرتے تھے:

"لا تقلدوا دينكم الرجال"

ا پندرین میں الوگوں کی تقلید نه کرو (السنن الکبری للبههقی) حضرت معاذبن جبل رضی الله عنه نے فرمایا'' رہاعالم کی غلطی کا مسئلة تو (سنو) اگروہ سید ھےراستے پر بھی چل رہا ہو تو بھی اپنے دین میں اس کی تقلید نه کرو (کتاب الزهد للامام وکیع ج اص ۳۰۰)

حضرت على رضى الله عنه فرماتے ہيں:

"أياكم الاستنان بالرجال"

اینے آپ کودوسرول کی سنت اور ان کے طریقے سے بچائیں یعنی دوسرول کی نقالی اور تقلید سے بچیں (جامع بیان العلم وفضله ۳ر ۱۲۴)

امام دارمی نے امام شعبی کا قول نقل کیا ہے کہ مالک بن مغول رحمہ اللہ سے مروی ہے کہ مجھ

ے شعبی رحمہ اللہ نے کہا: بیلوگتم سے جورسول کی حدیث بیان کریں اسے لے لواور جواپتی رائے ہے کہیں اسے کوڑے دان میں ڈال دو (المدار می فی کراھیة اخذ الرائی) امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ نے فرمایا:

"قال ابوحنيفة لا اقلد التابعي" (نور الانوار ٢١٩)

میں تابعی کی تقلید نہیں کرتا کیونکہ وہ بھی ہماری طرح انسان ہیں ان کی تقلید جائز نہیں۔
کسی شاگر دیے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ سے پوچھا: اگر آپ کا فتوی کتاب اللہ یا سنت
رسول اللہ کے خلاف ہوتو الی صورت میں کیا کرنا چاہئے آپ نے جواب دیا: میرا فتو ی
کتاب اللہ سنت رسول اللہ یا قول صحابہ کے خلاف ہوتو میرے فتوے کوچھوڑ دواور کتاب
وسنت اور قول صحابہ یرعمل کرو (المختصر المومل ۳۸)

ابو یوسف،زفر ،ابن زید اورحسن بن زیاد جیسےاصحاب ابوحنیفہ کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہانھوں نے فرمایا:

"لا يَحِلُّ لِاحد ان يُفتِيّ بقولنامالم يعلم من اين قُلنا

کسی کے لئے ہماری بات سے فتوی دینا تب تک جائز نہیں جب تک وہ پنہیں جان لے کہ ہم نے کہاں سے وہ بات کہی ہے (عقد الجید ۵۲) یہی بات بستان المحدثین میں ہے اور امیر صنعانی رحمہ اللہ نے "ادشاد النقاد" (۲۰) میں اسی طرح بیان کیا ہے۔

امام ابوطنیفدر حمد الله نے اپنی تقلید سے منع کیا ہے بیہ بات حنی مسلک کی کتابوں میں بڑی وضاحت کے ساتھ موجود ہے دیکھتے مقدم ''عمدة الرعایة فی حل شرح الوقایه (۹) لمحات النظر فی سیرة الامام زفر للکوثری (۲۱) حجة الله البالغة الر ۱۵۷)

امام دارالجرة ورد بدعت مين باكمال اورعمل بالحديث مين لاثاني تح ،اورتقليد سے

كوسول دور تصاى لئے آپ نے فرمايا:

انَّما انا بَشَرِّ اخطى واصيب (اعلام الموقعين ١٦٣)

میں بشر ہوں مجھ سے غلطی اور در تی دونوں کا اختال ہے میری ہرایک بات کی تحقیق کرلیا کروجو کتاب وسنت کے موافق ہواس پڑمل کرواور جو مخالف ہواسے رد کر دیا کرو۔

امام ما لك رحمداللدكابر امشهور قول ب:

لیس أحد بعد النبي صلی الله علیه وسلم إلا ویؤخذ من قوله ویترك إلا النبي صلی الله علیه وسلم (جامع بیان العلم وفضله ۹۱/۲۹) نبی سان الله علیه وسلم (جامع بیان العلم وفضله ۲۰/۹) نبی سان الله الله که بعد جوشخص بهی بهاس کا قول تسلیم بهی کیا جاسکتا ہے اور روبھی ایکن نبی سان الله کے قول کورونہیں کیا جاسکتا۔

ناصرالحدیث امام محمد بن ادریس الشافعی رحمه الله متبع سنت تصاور تقلید سے سخت متنفر تھے یہی وجہ ہے کدر د تقلید پران کے اقوال بہت زیادہ ہیں جوان کے ناخلف نام لیواؤں کے لئے تازیانۂ عبرت ہیں

"اذا صح الحديث فهو مذهبى واذا رايتم كلامى يخالف الحديث فاعملو ابالحديث واضربوا بكلامى الحائط"(عقد الجيد١٢٢)

صیح حدیث میرامذہب ہے جب میرے کلام کوحدیث کے خلاف پاؤ تو اس کو دیورا پر مارد واور حدیث پرعمل کرو۔

قال الشافعي:

"اجمع المسلمون على أن من استبان له سنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يحل له أن يدعها لقول أحد" (المختصر المومل ٣٥) امام شافعي رحمالله فرمايا: تمام سلمانون كامتفقة فيصلم كرجب سنت كاعلم موجاك

تو کسی ایک کی بات کی وجہ سے سنت چھوڑ ناکسی بھی شخص کے لئے حلال نہیں ہے یعنی سنت کے مقابلے میں کسی کی بات قابل عمل نہیں ہوگی بلکہ اسے رد کر دیا جائے گا۔

فقد صَحَّ عن الشافعى انه نهى عن تقليدِه وعن تقليدِ غيره (عقر الجيد ١٢٣)

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ امام شافعی رحمہ اللہ سے بیتی طور پر ثابت ہے کہ انھول نے اپنی اورغیر کی تقلید ہے منع کیا ہے۔

امام اہل سنت قاطع بدعت امام احمد بن صنبل رحمہ اللہ کے اقوال بھی منع تقلید میں بہت نمایاں ہیں۔

"لا تُقَلِّدُونى ولا تقلد وا فلانا،وخُذُوا من حيث آخَذُوا"(المختصر المومل ٣٨)

امام احمد بن حنبل رحمه الله نے فرمایا: ''تم نه میری تقلید کرواور نه کسی اور عالم کی بلکه تم علم وہاں سے حاصل کروجہاں سے انھوں (علماء) نے حاصل کیا ہے۔

یعنی قرآن وحدیث اصل ہے،اورعلم کا سرچشمہ وہی ہے،سب نے وہیں سے سیرانی حاصل کی ہےتم بھی وہیں سے سیرانی حاصل کرو۔

"لا تقلدونى ولا تُقَلِّدَنَّ مالكا ولا غيره وخُذِالاحكام من حيث اخذوا من الكتاب والسنة"(عقد الجيد١٢٣)

امام احمد بن طنبل رحمہ اللہ نے فرمایا'' نتم میری تقلید کرو، ندامام مالک کی اور ندان کے علاوہ کسی اور کی بتم بھی احکام ومسائل وہیں سے لو، لوگوں نے جہاں سے (یعنی کتاب وسنت ) لیاہے (پہلے قول سے بیقول اور زیادہ واضح ہے )

"لا تقلدوني ولا تقلدن مالكاولا الاوزاعي ولاالنخعي ولا غيرهم

وخذالاحكام من حيث اخذوا من الكتاب والسنة (عقد الجيد ١٣٣) امام احد بن عنبل رحمه الله نفر مايا: نهتم ميرى، نه ما لك، اوزاعى، امام تخعى اور نه كسى اور كى تقليد كرنا بلكه كتاب وسنت يرمل كرنا-

تقلید کی فدمت میں بہت سے اقوال موجود ہیں گرمیں نے خصوصاً انمہ اربعہ کے اقوال کا تذکرہ اس لئے کیا کہ ان کے منع تقلید پر بہت سے اقوال کے ہوتے ہوئے ان کے نام پر فرقے بنا لینے اور امت کو فرقوں میں تقلیم کردینے میں ان کا معمولی حصہ بھی نہیں ہے بلکہ ان کے ناموں کا غلط استعال کیا گیا ہے اور غلط طور سے بہت سے مسائل ان کی طرف منسوب کردئے گئے ہیں جن سے ائمہ کا دامن پاک ہے ، ہم پر ان کا احترام واجب ہے، وہ مجتبد تھے خطا کی صورت میں بھی انھیں اکہرا اجر ملے گا، اور ان کا احترام کرتے ہوئے ہمیں ان کے ان اقوال سے دست بردار ہوجانا چاہئے جو کتاب اللہ یا سنت رسول اللہ سائٹ آئی آئی کے مخالف ہیں۔

# دورِتقلید سے پہلے مولا ناابوالحسن علی میاں ندوی رحمالڈ کی ایک

#### وضاحت

آپ مسلسل پڑھتے چلے آرہے ہیں کہ صحابہ، تابعین، تبع تابعین اور ائمہ مجتہدین ومحدثین کے مبارک دور میں بھی تقلید پرتی کا کوئی رواج نہ تھا۔ سارے مسلمان قرآن وحدیث پر متفق تھے۔اہل حدیث تھے۔قرآن وحدیث کےعلاوہ کوئی اور چیز مستقل ججت نہتھی۔دوہی اطاعتیں مستقل تھیں، بقیداطاعتیں مشروط اور عارضی تھیں، کہیں کسی کے نام پر کسی فرقے کاظہور نہیں ہواتھا بلکہ بیائمہ اربعہ ایک دوسرے کے استاد تھے اور کسی نے بھی اپنے امام کی تقلید نہیں کی ہے۔

ایک مشہور حنفی عالم ابوالحس علی میاں ندوی رحمہ اللہ نے اپنی ایک کتاب میں ذیلی عنوان قائم کیا ہے'' دورِتقلید سے پہلے''اس کے تحت وہ لکھتے ہیں:

تاری خصعلوم ہوتا ہے کہ چوتھی صدی ہجری سے پیشتر کسی ایک امام یا کسی ایک مذہب (فقہی) کی تقلید کا رواج نہیں ہوا تھا۔ لوگ کسی عالم کی تقلید یا کسی ایک مذہب کی تعیین اور التزام کے بغیر ممل کر ہے ہیں اور براہِ التزام کے بغیر ممل کر ہے ہیں اور براہِ راست رسول اللہ سائن ایک کی پیروی کر رہے ہیں۔ ای طرح ضرورت کے وقت کسی معتبر عالم سے مسئلہ دریافت کرلیا کرتے تھے۔ اور عمل کرتے تھے۔ چوتھی صدی میں بھی کسی ایک مذہب کی تقلید خالص اور اس کے اصول وطریق پر فقہ حاصل کرنے اور فتو کی دینے کا دستور عام نہیں تھا۔

شيخ الاسلام حضرت شاه ولى الله "حجة الله البالغة "مين لكهة جين:

چوتھی صدی میں بھی امت کے دوطبقوں کا معاملہ الگ الگ تھا۔ عوام ان مسائل میں جو اجماعی ہیں اور جن میں مسلمانوں کے درمیان یا جمہور مجتہدین میں کوئی انحتلاف نہیں۔ صاحب شرع (علیہ الصلوة والسلام) ہی کی تقلید کرتے ہتے وہ وضوء شسل، نماز اور زکوة کا طریقہ اپنے والدین یا اپنے شہر کے اساتذہ ومربیوں سے سیکھ کراس کے مطابق چلتے رہتے سے ،اگر کوئی غیر معمولی صورتِ حال پیش آتی تو اس کے بارے میں کسی مفتی سے جوان کو میسر آتا استفتاء کرتے تھے،اس میں کسی مذہب کی شرط نہتی۔

خواص میں جن کا اشتغال حدیث نبوی سے تھاان کوچھے روایات اور آثار صحابہ کی موجود گ میں کسی اور چیز کی ضرورت نبھی ، کوئی مشہور صحیح حدیث جس پر بعض فقہاء نے ممل کیا ہے، اور جس پڑھل نہ کرنے کا کسی کے پاس کوئی عذر نہیں، یا جمہور صحابہ و تابعین کے اقوال جوایک دوسرے کے مؤید ہوتے جھے ان کے لئے کافی حقے۔ اگر مسئلہ میں ان کوکوئی ایسی چیز نہ ملتی جس سے قلب مطمئن ہوتا، اس وجہ سے کہ وہ روایات متعارض ہیں یا ترجیح کی وجہ ظاہر نہیں ہے یا اس طرح کا کوئی اورا شکال پیش آتا توفقہائے متقد مین میں سے کسی کے کلام کی طرف رجوع کر لیتے۔ اگر اس مسئلہ میں دواقوال ملتے تو ان میں جوزیادہ قابل اعتماد ہوتا اسی کو اختیار کرتے خواہ وہ واہل مدینہ کا قول ہو یا اہل کوفہ کا۔

ان اہلِ مذاہب کی طرف نسبت کی جاتی (جس میں وہ تخریج سے کام لیتے) اور کسی کو حنی اور کسی کو حنی اور کسی کو حنی اور کسی کو شافعی کہا جاتا۔ خود محدثین میں سے جس کا کسی مذہب کی طرف زیادہ میلان ہوتا اور وہ اکثر مسائل میں ان سے اتفاق کرتا۔ ان مذاہب کی طرف نسبت کی جاتی۔ چنانچی نسائی اور بیجی کی کوشافعی کہا جاتا ہے، اس وقت قضاوا فتاء کے منصب پر ان ہی لوگوں کا تقرر ہوتا جو مجتبد ہوتے اور فقیہ اس کو کہا جاتا جو اجتباد کی قابلیت رکھتا تھا۔ (حجة الله البالغه حصہ اول سے ۱۲۲) (تاریخ دعوت وعزیمت حصہ دوم سے ۳۳سے)

علی میاں ندوی رحمہ اللہ کی تحریر سے اچھی طرح معلوم ہوتا ہے کہ دورِتقلید سے پہلے لوگ قرآن وحدیث پڑمل پیرا تھے۔ کسی خاص فقیہ یا کسی خاص مذہب پر عامل نہ تھے مگر بھی بھی ان کی نسبت کثرت موافقتِ مسائل کی بنیاد پر کسی اور کی طرف کردیا جاتا تھا، مگر حقیقت اس کے برعکس ہوتی تھی۔

مولانا عبدالحی لکھنوی رحمہ اللہ تحریر فرماتے ہیں کہ''ابو بکر قفال، ابوعلی، اور قاضی حسین سے جو کہ شافعی میں سے گئے جاتے ہیں، منقول ہے کہ انہوں نے کہا کہ ہم شافعی کے مقلد نہیں بلکہ ہماری رائے ان کے رائے کے موافق ہوگئی ہے۔ (الارشاد إلى سبيل الدرشاد علی سبيل الدرشاد علی سبيل الدرشاد علیہ الکبير) ابوالحن علی میاں ندوی صاحب دورتقلید سے پہلے کاسچا حال بتاتے ہیں اور بیسلیم کرتے ہیں کہ خیر القرون میں تقلید کا نام ونشان نہ تھا۔ بیتو چوتھی صدی ہجری میں شروع ہوتی ہے اور جس انداز میں شروع ہوتی ہے اس سے قرآن وسنت کی کوئی مخالفت نہیں ہوتی ۔

## نبی صاّلاتا ایم کی امامت کبری پرحمله

قارئین کرام! آپ کویقین آچکا ہوگا کہ خیرالقرون یعنی ادوار ثلاثہ میں اور بعد میں بھی یعنی چوتھی صدی تک رسالت ، نبوت ، امامت ایک ساتھ چل رہی تھی۔محمد سائٹیا آپیلم نبی بھی ، رسول بھی اور امام بھی لیکن رفتہ رفتہ ائمہ اثناعشر اور ائمہ اربعہ کاعقیدہ مسلمانوں میں داخل ہوا۔ شیعوں نے بارہ اماموں کا تصور پیش کیا تو اہل سنت نے چاراماموں کی تقلید کوا پنے او پر واجب کرلیا۔ جبکہ قرآن وحدیث سے اس کی تعیین و تحصیر پر کوئی دلیل نہیں ہے۔ ویسے ہرعالم وین ہماراامام ہے، جتنے محدثین اور مجتہدین گذرے ہیں وہ سب کے سب امام ہیں مگر پوری امت مسلمہ کے اماموں ، عالموں میں سے چار کا انتخاب اور بارہ کی تعیین میسب خانہ ساز ہے۔

الله تعالى في قرآن مجيد مين لفظ "امام اورائمه "كا تذكره كن باركيا بيد ملاحظ فرمانين:

﴿ وَ نَجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ أَلْوَرِثِينَ ﴾ (القصص: ۵) اورجم أصل ( كرور ) كويشوااورزين كاوارث بنائيس كـ

﴿ وَجَعَلْنَهُ مِ أَجِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (الانبياء: ٢٣) اور بم نے انھیں پیشوابنادیا کہ ہارے حکم سے لوگوں کی رہبری کریں۔

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةَ كَيَهُ دُونَ بِأَمْرِنَالُمَّا صَبَرُواۗ ﴾ (السجده: ٢٣) اورہم نے ان میں سے چونکہ ان لوگوں نے صبر کیا تھاا سے پیشوا بنائے جو ہمارے تھم سے لوگوں کی ہدایت کرتے تھے۔

> ﴿ وَمِن قَبَلِهِ عِلَيْهِ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾ (هود: ١٧) اوراس سے پہلے موٹا کی کتاب( گواہ ہو) جو پیشوا( امام )اور رحمت ہے۔

﴿ وَأُجْعَلْنَا لِلْمُتَقِينَ إِمَامًا ﴾ ﴿ (الفرقان: ٤٨) اورجميں پر بيز گاروں كا پيثوا (امام) بنا۔

﴿ وَمِن قَبْلِهِ اللَّهِ اللَّهِ مُوسَىٰ إِمَامَا وَرَحْمَةً ﴾ (الاحقاف:١٢) اوراس سے پہلِموکی کی کتاب پیشوا (امام)اور رحت تھی۔

﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (الاسراء: ١٧)

جس دن ہم ہر جماعت کواس کے پیشوا (امام) سمیت بلائیں گے۔

قرآن کریم کی آیتوں میں لفظ امام اورائمہ پرغور کریں تو صاف پنة چلتا ہے کہ ان سے حضرات انبیاء کرام ہی مراد ہیں یا انبیاء پر نازل شدہ کتا بیں مراد ہیں کیونکہ یہاں امام کا تعلق وحی البی اورامرالبی سے جڑا ہوا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ائمہ مفسرین نے '' باهامهم'' کے معنی ومطلب میں کئی چیزوں کا تذکرہ کیا ہے۔

پېلاقول: بامامهم يعني نبيهم

دوسراقول: باهامهم يعنى بكتابهم الذى انزل عليهم

تيراقول: بامامهم يعنى بأعمالهم

چوتفاقول: بامامهم يعنى بإمام زمانهم

يانچوال قول: بامامهم يعنى بمعبودهم

چِ اقول: بامامهم يعني تبيانهم

ساتوال قول: بامامهم يعنى بمذاهبهم

آ شوال قول: بامامهم يعنى بامهاتهم

نوال قول: بامامهم يعنى بأئمة اهل البيت

وسوال قول: وقال بعض السلف هذا اكبر شرف الاصحاب الحديث الن المامهم النبي الماسكة "

پہلا اور دسواں قول دیکھئے تو صاف پنہ چلتا ہے کہ امام سے مراد انبیاءعلیہ الصلوۃ والتسلیم بیں اور بیابل حدیث جماعت کے لئے بڑے شرف واعز از کی بات ہے کہ ان کے امام نبی سائٹھ آلیلم بیں۔

اس امامت كيسليل مين فقيد حصاص رازي نے كہا ہے:

"فا لأنبياء عليهم السلام في اعلى مرتبة الامامة ثم الخلفاء الراشدون بعد ذالك ثم العلماء والقضاة العدول ومن الزمه الله باقتدائهم ثم الامامة في الصلوة ونحوما" (احكام القرآن)

امامت کے جومعنی بیان ہوئے ہیں اس کے لحاظ سے امامت کے اعلیٰ مرتبہ پر توحضرات انبیاء فائز ہوتے ہیں ان سے اتر کرخلفائے راشدین ہیں، پھرنمبرعلماءوعادل جھوں کا آتا ہے اور ان کا جن کی پیروی اللہ نے لازم کر دی ہے، پھرامامت نماز ہے وغیرہ۔

امامت کے اعلیٰ ترین درجے پر نبی سائٹ آیا کی ذات گرامی ہے جے چارسوسالوں تک بلا اختلاف کے جانا جا تارہا۔ خلفائے راشدین کا دورگذرا، آپ کی امامت کبر کی برقر ارر ہی اور خلفائے راشدین کا دور گذرا، آپ کی امامت کبر کی برقر ارر ہی اور خلفائے راشدین شرعی حدود میں رہتے ہوئے احکام شریعت کی تنفیذ کرتے رہے تابعین کا دور آیا، پھر تبع تابعین کا، پھر محدثین و مجتهدین کا دور آیا، ائمہ اربعہ کا دور آیا، اس زمانے میں بھی امامت کا کوئی مسئلہ نہ تھا، کیونکہ خلفائے راشدین سے لیکر مجتهدین و محدثین سب کے سب بھارے عالم دین ہیں، امام ہیں، پیشوا ہیں، ہرایک اپنی جگہ قابل قدر تھے، لیکن ائمہ مجتهدین میں سے چار کی تعیین کرے اسے مسلک بنانے اور امت کوفرقوں میں با نشخے کی دشمن سازش نے وہگل کھلایا کہ مسلمان با ہم دست وگریباں ہوگیا۔

کسی شاعرنے اچھی ترجمانی کی ہے ہے

وین را ور چار مذهب ساختند رخنه در وین نبی انداختند

یعنی دین اسلام کو چار مذہبوں میں بانٹ کردین نبی سان این میں اختلاف ڈال دیا گیا۔ غرضیکہ شعوری یا غیر شعوری طور پر مسلمانانِ عالم میں تقلید در آئی مگر اہلِ حدیث اس کے بچندے میں نہیں آئے۔انھیں تکالیف دی گئیں،شہر بدر کیا گیا قبل وخوزیزی کی گئی، تاریخ میں سب کچھ محفوظ ہے انہوں نے سب کو جھیل لیا مگر شغل بالحدیث سے دستبر دار نہ ہوئے وہ رسول اللہ ساڑھ لیا پہلے کو اپنارسول اور امام مانتے رہے اور ان کی رسالت اور امامت میں کسی کو شریک نہیں کیا۔ ہاں علمائے اسلام سے استفادہ کرتے رہے کسی مخصوص مسلک کے علماء سے وابستہ نہ ہوئے ،اور بحیثیتِ عالم دین کے تمام محدثین و مجتہدین کی قدر کرتے رہے۔

چوتھی صدی میں جب تقلید شروع ہوئی اور بہت سے ائمہ کی تقلید کی جانے لگی ، اور بہت سے مسالک رائج ہوگئے جیسے کہ امام غزالی رحمہ اللہ نے سفیان توری رحمہ اللہ کے مسلک کا بھی ذکر کیا ہے ، جو پانچویں صدی ہجری میں موجود تھا ، مگر جن مسلکوں کے فقہاء کو دربار شاہی میں رسائی کا موقع ملا وہ بادشا ہوں کی سرپرتی میں کافی مضبوط ہوگئے۔ جگہ جگہ اشاعت مسلک کا کاروبار شروع ہوا ، باہم مناظرہ ، مجادلہ اور قال وجدال کی وجہ سے تقلیدی مسالک نے بادشا ہوں کا سہار الینا ضروری سمجھا۔

مقريزي اورابن خلكان دونول متفقه طور پر لكھتے ہيں:

یعنی شروع میں دو مذہب بزورِسلطنت تھیلے جنفی مذہب مشرق سے کیکر افریقتہ تک اور مالکی مذہب اسپین میں ۔ (وفعیات الاعیان:۲۱/۲۱)

مصرییں جب صلاح الدین ایوبی شافعی کا تسلط ہوا تو اس نے صدر الدین شافعی کے ہاتھوں میں عہد ہ قضا کی باگ ڈور دے دی۔ اس وقت سے مصر کا قاضی شافعی مذہب کا ہونے لگا، ای طرح سے مصر میں شافعیت کو بہت کچھ فروغ ہوا۔ (افتد اق الأمم طبع حد انب ۳۳۳)

علامه مقريزي لكھتے ہيں:

یعنی افریقہ والوں پراتباع سنت واثر کا ولولہ غالب رہا۔ یہاں تک عبداللہ فاس وہاں حفیٰ مذہب لے کر پہنچا اور قاضی اسد حاکم افریقہ نے سارے مسلک پر حفیٰ مذہب کو غالب

كرويا\_ (كتاب الخطط:٢/ ٣٣٣)

معزبن بادیس جب پانچویں صدی کے شروع میں افریقہ کے حاکم ہوئے تو انہوں نے سارے مسلک کو مالکی مذہب قبول کرنے پر مجبور کردیا۔ (مقریزی وابن خلکان: ۲۲ ۱۰۵)

ابو حامد اسفرا کینی نے جب خلیفہ ابوالعباس القادر باللہ کے دربار میں رسوخ پایا تو خلیفہ سے اس بات کی منظوری حاصل کرالی کہ ابومحمد بن اکفانی حنفی قاضی بغداد کومعزول کرکے بجائے ان کے ابوالعباس حالمی یا مازری شافعی کو قاضی مقرر کیا جائے۔

بے چارے ابو محمد صاحب کو خبر بھی نہیں آخر وہ معزول ہوئے اور مازری قاضی مقرر ہوئے اور ابو حالہ الطاحين سے الکھ بھیجا اور ابو حالہ اسفرائین نے ادھر سلطان محمد بن سبکتگین کو جواس وقت اعظم السلاطین سے الکھ بھیجا کہ خلیفہ نے محکمۂ قضاح فیوں سے نکال کر شافعیوں کو دے دیا ہے ، لہذاتم کو اپنے ممالک میں اس پڑمل کرنا چاہئے۔ (خیبہ الاکو ان ص ۱۰ مطبوعہ نظامی پرس کا نپور 1911) اس پڑمل کرنا چاہئے۔ (خیبہ الاکو ان ص ۱۰ مطبوعہ نظامی پرس کا نپور 1911) کے ساتھ مسلکوں کے آپنی جھڑ وں کو اور شاہی در بار میں ان کی ساز شوں کو نیز قضاۃ اور سلاطین کے تال میل کو اور بادشاہوں کی سرپر تی میں مسلکوں کے استحکام وفروغ کو بالتفصیل جاننا چاہتے ہیں۔ تو پڑھئے: (معجم البلدان - البدایة - سید اعلام النبلاء وغیرہ)

حاصل کلام مید که نبی سان این کی امامت کبری پر ساری امت متفق تھی، مسائل میں اختلافات کے باوجودامت میں گروہ بندی نہیں تھی۔ صحابہ کرام اور خلفائے راشدین یہاں تک کہ چوتھی صدی تک محدثین ومجتهدین نے بھی کسی شئے امام کی تقلید کا تصور نہیں پیش کیا، ہر عالم دین مذہبی پیشوا یعنی امام ہوا کرتا تھا، اور ایسے مذہبی رہنما قیامت تک ہر دور میں پائے جاتے رہیں گے جو کم علم والوں کی رہنمائی کرسکیں۔

مگر چوتھی صدی کے بعدرفتہ رفتہ امتِ مسلمہ نوزائیدہ تقلید کی وجہ سے مشکلات میں گھرتی

چلی گئی۔ اور نبی صلی ٹھالی پہلے کی امامتِ کبریٰ کو چاراماموں میں تقسیم کردیا گیا۔ ایک طرف نبی صلی ٹھالی پہلے کی امامت کا خاتمہ ملی امامت کا خاتمہ ہوگیا۔ اب دین اسلام صرف اور صرف چار مجتہدین کی آراء واقوال کا نام رہ گیا، جب کہ اس پراللہ کی طرف سے کوئی تحکم نہیں ہے۔ پھر پراللہ کی طرف سے کوئی تحکم نہیں ہے۔ رسول سالی ٹھالی پہلے کی کوئی ایسی پیشینگوئی بھی نہیں ہے۔ پھر اسے امت پر آخر کس نے واجب قرار دیا؟ حالانکہ واجب وہی ہے جسے اللہ اور اس کے رسول سالی ٹھالی پیلے نے واجب قرار دیا ہو۔

اسے خوب سمجھ لیں کہ اس امت کے امام صرف اور صرف محمد رسول الله سال اللہ ہیں۔ جے صحابہ کرام سے لیکر آج تک اہل حدیث مانتے چلے آئے ہیں، اور آپ کی امامتِ کبر کی کا آفتاب اس طرح روثن ہے کہ اس کے سامنے سارے چراغ ممٹماتے نظر آتے ہیں ۔ وہی رسول ہمارے وہی ہمارے امام الہی ! تو بھیج ان پر درود و سلام

# تقليد جب متحكم هو كي

مخالفت کے باوجود بھی اثر ورسوخ کی وجہ سے تقلید پروان چڑھتی رہی لیکن تقلیدی مذاہب میں روز روز قضیے اور جھگڑے سامنے آتے رہے توسر کاری طور سے چارول مذہب کو جول کرلیا گیا، اور مختلف سلاطین ان مذہبول کے حامی و ناصر ہوگئے یہاں تک کہ شاہ بیبرس بند قداری نے ۱۲۸ جے میں چاروں مذہب کے چار چار قاضی عدالتوں میں مقرر کردیئے۔ (خیبة الاکوان: ص ۱۵۰)

یعنی اب عدالتوں میں رسول اللہ سان ٹھائیل کی امامت کبری کے بجائے حنی ، شافعی ، مالکی اور صنبلی اماموں کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا۔ ہرکوئی اپنے امام کا فیصلہ من کرخوش ہوجائے گا۔ اور ان میں کسی قسم کا کوئی اختلاف باقی نہ رہے گا۔ گرتقلید تو جہالت ہی کا دوسرا نام ہے۔ تقلید کی وجہ سے نبی سان ٹھائیل کی امامتِ کبری سے امت (سوائے اہل حدیث کے) دست بردار ہوگئی۔

چار قاضیوں کی تقرری سے بھی قضیے ختم نہیں ہوئے۔ اب خانۂ کعبہ میں امامت کا قضیہ پیش آگیا۔ عدالتوں میں تو چار قاضیوں کی تقرری پر کوئی ہنگامہ نہ ہوا، مگر جب مسجد کعبہ میں قضیہ پیش آیا تو اس کاحل بڑا دشوارتھا۔ ہر فرقے کی خواہش تھی کہ خانۂ کعبہ میں امامت کا شرف اسے حاصل ہو۔ اس وقت تقلید ہی کی وجہ سے جو شاہی فیصلہ ہوا وہ مقلدین کوخوش کرنے کے لئے تھا اس کے علاوہ بادشاہ کے سامنے کوئی دوسرا راستہ نہ تھا۔ تقلید کی وجہ سے وحدت امت پارہ پارہ ہوگئی۔ نویس صدی ہجری کے آغاز میں سلطان فرح بن برقوق نے وحدت امت پارہ پارہ ہوگئی۔ نویس صدی ہجری کے آغاز میں سلطان فرح بن برقوق نے (جو کہ اشر ملوک چرا کسہ کہا جاتا ہے) مسجد کعبہ شریف کے اندر چاروں مذہب کے چار مصلے قائم کرد ہے۔

علامہ شوکانی رحمۃ اللہ علیہ نے ''ار شاد السائل إلیٰ أدلة المسائل ''میں لکھا ہے:

یعنی کعبہ میں چار مصلوں کا قیام باجماع اہلِ اسلام بدعت ہے جے ایک بدترین بادشاہ

فرح بن برقوق چرکس نے نویں صدی کے آغاز میں قائم کیا ہے۔ اس زمانے کے اہلِ علم نے

اسے نالپند کیا اور اس کی تردید میں کتابیں لکھیں۔ (ص ۹۵ مطبوعہ در مجموعۃ الرسائل
المنبریۃ)

اس بدعت اور بندر بانٹ پرامت مطمئن نتھی۔اہل حدیث کےعلاوہ مقلدین نے بھی اسے بدعت اورام ِ زبوں کہا،مگر فیصلہ بادشاہ کا تھااورمسکنےخودہم نے پیدا کئے تھے۔تقلید کی

وجهرے بيدوسرابڑا فتندرونماہوا۔

تقلید کی وجہ سے ایک دوسرے کے پیچھے نماز پڑھنا نا جائز قراریا یا۔ آپس میں شادی بیاہ میں رکا وٹ پیدا ہوئی ،ایک مسجد میں کئی محراب بن گئے ،فکر و تحقیق اور مطالعے کے دروازے بند ہو گئے۔ شخصیت پرسی، توہم پرسی اور خانقامیت نے جنم لیا۔ روح جہاد سلب ہوگئ۔ اقتد اروقت کا ساتھ دینا فیشن بن گیا۔ اتباع سنت سے بے نیازی پیدا ہوئی، ہوا پرسی اور خواہشات پرتی کا شوق پیدا ہوا۔ گروہیت (حزبیت ) کوتقویت ملی، علماء وفقہاء کو گمراہ کیا يسلف صالحين اور دوسرے ائمہء عظام وعلاء کرام کے خلاف تشد دو تعصب اور خود پسندی پیدا ہوئی۔امت واحدہ کا تصور منح ہوگیا۔احادیثِ صححہ ہے چیثم یوثی ،اعراض اور تاویل بے جا ، پرمقلدکومجورکیا۔اورگاہےگاہے قرآنی آیت اوراحادیث میں تحریف پرآمادگی ظاہر ہوئی۔ اوربیسب کچھ تقریباً یا نج سوسالوں تک ہوتار ہا۔ اورمسلک کے نام پر بدعت اورخرافات کو راستی نصیب ہوتی رہی مگر حقیقت بیہ ہے کہ اس مسلکی بٹوارے اور مصلوں کی تقسیم پر کوئی شرعی دلیل نہیں ہے۔ تاہم بادشاہول نے تقلید کے نام پرجو فتنے جنم دیے ،صدیال گذرگئیں اور امت اس سے ابھر نہ کی۔ بلکہ تقلید کی غلاظت میں اس قدرلت یت ہوگئی کہا پنی شاخت تک کھوبیٹھی اوراب قر آن وسنت کی بالا دستی ہجائے ائمہ کے اقوال وآ راء کا مسئلہ چلنے لگا۔ قرآن وحدیث پس منظرمیں چلے گئے۔اورجب سی مقلد کے سامنے حدیثِ رسول سَلْ عُلاَیم پیش کی جاتی ہےتو وہ حدیث من کراس وقت تک مطمئن نہیں ہوتا جب تک اس کے امام یا مفتی کی رائے نہ بتادی جائے۔ یہ بڑے دکھ کی بات ہے کہ عام مقلدین کا عقیدہ قرآن وحدیث پراس قدر کمزور ہوگیاہے کہ وہ اے دوسرا درجہ دیتے ہیں اور اولیت وفو قیت امام کی رائے کوحاصل ہے۔

ساتویں صدی کے مشہور عالم (شافعی عالم) شیخ الاسلام عزالدین بن عبدالسلام لکھتے

:03

''جیرت انگیز بات ہے کہ بعض فقہائے مقلدین کواپنے امام کی دلیل کے ایسے ضعف کا علم ہوجا تا ہے جس کا کوئی جواب نہیں اور وہ اس کے باوجود اس مسئلہ میں اس کی تقلید کرتے ہیں اور ان کا مذہب چھوڑ دیتے ہیں جن کی تائید میں کتاب وسنت اور شیح قیاسات ہیں جھن اس کئے کہ ان کوامام کی تقلید ہے انحراف گوارہ نہیں بلکہ کتاب وسنت کے ظاہر مطلب کو دفع کرنے کہ ان کوامام کی تقلید ہے انحراف گوارہ نہیں بلکہ کتاب وسنت کے ظاہر مطلب کو دفع کرنے کے لئے وہ ہزار تدبیریں کرتے ہیں اور اپنے امام کی مدافعت میں ہر طرح کے بعید اور بے بنیاد تاویلوں سے ان کواحتر از نہیں ہوتا۔ (تاریخ دعوت وعزیمت دوم سے ۱۲ سے ۱۳ سے ان کواحتر از نہیں ہوتا۔ (تاریخ دعوت وعزیمت دوم سے ۱۳ سے کوالہ ججۃ اللہ البالغۃ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے کوالہ ججۃ اللہ البالغۃ سے ۱۲ سے ۱۲

اس طرح امام کومعصوم عن الخطاء ہونے کا عقیدہ عملاً امت میں رائج ہوا۔ندوی صاحب اے مزید آشکارا کرتے ہیں اور شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

(ابن حزم کا بیر کہنا کہ تقلید حرام ہے) اس عامی کی تقلید کے بارے میں صحیح ہے جو کسی ایک معین فقید کی تقلید کر تا ہواوراس کا اعتقاد ہے کہ خطااس سے ناممکن ہے اور جو پچھاس نے کہد دیا وہ مطلقاً اور یقینا صحیح ہے اور جس نے دل ہی دل میں بیرعزم اور فیصلہ کررکھا ہے کہ وہ اپنے امام یا عالم کی تقلید نہیں چھوڑ ہے گا اگر چہدلیل اس کے خلاف ثابت ہوجائے۔اس طرح کی تقلید کے متعلق وہ حدیث وار د ہوئی ہے جو عدی بن حاتم نے روایت کی ہے، کہتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ الیا ہے نے (سورہ تو بہ کی) بیا تیت تلاوت فرمائی:

﴿ ٱتِّخَدُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابَا مِن دُونِ ٱللَّهُ ﴾ (التوبہ:۳۱)

(ان کیبودیوں اورعیسائیوں نے)اپنے علماء ومشائخ کوخدا کوچھوڑ کرار بابامن دون اللہ بنالیا۔آپ نے فرمایا کہ وہ تو ان کی عبادت نہیں کرتے تھے ان کا معاملہ صرف بیٹھا کہ جس چیز کوعلاء ومشائخ حلال کردیں اس کوحلال سمجھ لیتے تھے اور جس کوحرام کردیں اس کوحرام بنالیتے تھے۔(تاریخ دعوت وعزیمت \_ص ۳۳۹ بحوالہ حجۃ اللّٰدالبالغۃ \_ص ۱۲۴)

ان اقتباسات سے خوب خوب واضح ہوتا ہے کہ تقلید جب امت میں داخل ہوئی تھی تو اس کی حیثیت میں داخل ہوئی تھی تو اس کی حیثیت محض تیم کی تھی یعنی پانی کے عدم دستیابی پر وضوء کے بجائے تیم کر لیاجائے مگر اب اس کی حیثیت بدل چکی ہے پانی پر قدرت کے باوجود ایک صحتمند تیم ہی کوتر جیح دے رہا ہے عوام بے چار سے تو بے علم اور کم علم ہوتے ہیں ۔ ان کی بات کو چھوڑتے ہیں ، اہل علم بھی اس طرح کی بازاری باتوں پر اکتفاکر نے گے۔ ملاحظ فرمائیں:

محدث الاحناف ملاعلى قارى رحمه الله حديث يرتقليد كوترجيح دية موئے فرماتے ہيں:

ولا اشكال فى ظاهر الحديث على مقتضى مذهب الشافعى فانه محمول على حالة القصر وقد صلى بالطائفة الثانية نفلاً وعلى قواعد مذهبنا مشكل حدا ـ (مرقاة: ٣٨٢/٣)

حدیث اپنے معنی میں بالکل واضح اور ظاہر ہے اور شافعی مذہب کی صریح مؤید یعنی حمایت میں صاف دلیل ہے۔لیکن اس دلیل پر ہمار ہے حنفی مذہب کے مطابق عمل کرنا بہت مشکل ہے۔لہٰذا ہم اس حدیث کوظاہری حالت میں جھی قبول نہیں کر سکتے۔

امام الدأ حناف شيخ ابن الهمام تقليد كي وجه مصحيح حديث كاردان الفاظ ميس كرتے ہيں:

"نعم نفس المؤمن تميل الئ قول المخالف في مسئلة السّبِ لكن اتبا عنا للمذهب واجب" ـ (بحر الرائق: ٥/ ١١٥)

نی سا اللہ کوگالی دینے والے گوتل کر دیا جائے سیجے ہاوراسی پرجمہوراوراہل صدیث کاعمل وفتو کی ہے کیکن حنفی مذہب کے مطابق اس کوتل نہیں کیا جاسکتا۔اگر ذمی ہے تو اس کے عہد میں بھی فرق نہیں پڑے گا۔ای مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے شیخ نے پیفیصلہ دیا ہے کہ: ''مومن کانفس مخالف کے قول کو قبول کرتا ہے لیکن ہم اس کواس لئے نہیں مانے کہ بیٹ فی مذہب کے خلاف ہے اور ہم پر حنفی مذہب کی اتباع لازم ہے''۔

شیخ الاً حناف شیخ الصند مولا نامحمود الحن صاحب، حنفیت کے خلاف ایک صیح حدیث کی تاویل سے عاجز آ کرائ تقلیدی حربے کواستعال کرتے ہیں۔

"فالحاصل أن مسئلة الخيار من مهمات المسائل وخالف ابو حنيفة فيه الجمهور وكثير من الناس المتقدمين والمتاخرين صنفوار مسائل في ترديد مذهب ورجح مولانا شاه ولى الله المحدث الدهلوى في رسائله مذهب الشافعي من جهة الحديث والنصوص وكذالك قال شيخنا بترجح مذهبه وقال الحق والانصاف أن الترجيح للشافعي في هذه المسئلة ونحن مقلدون يجبعلينا تقليد امامنا ابو حنيفة ( تقرير ترني ش ٣٩)

تج خیار مشکل ترین مسئلہ ہام ابو حنیفہ نے اس مسئلہ میں جمہور کی مخالفت کی ہے بہت

سے متقد مین اور متاخرین نے اس مسئلے میں رسالے بھی تحریر کئے ہیں۔ شاہ ولی اللہ محدث
دہلوی نے بھی جمہور اور شافعی مسلک کو ترجیح دی ہے حق اور انصاف کی بات یہی ہے کہ
احادیث اور دلائل قطعیہ امام شافعی کے مذہب کی تائید میں مضبوط اور پختہ ہیں لیکن ہم اس
مسئلہ کو اس لئے قبول نہیں کرتے کہ ہم امام ابو حنیفہ کے مقلد ہیں اور ہم پر تقلید واجب ہے۔
د کیھئے ایس قدر کمال جرائت اور بے باکی سے مقلدین نبی سائٹ آئی ہم کی امامت کبرگ کا
انکار کررہے ہیں اور اپنے خانہ ساز امام کے قول وقعل کو حرف آخر سمجھ رہے ہیں۔ اندازہ
لگائے کہ ائمہ پر سی اور آئیلد نے اس امت کو کہاں سے کہاں پہنچادیا۔ حدیث رسول کا مشکر تو
مسلمان ہی نہیں ہے۔

بات بڑی کڑوی ہے مگرحقیقت کی آئینہ دار ہے، سیروں ایسے مسائل لکھے جاسکتے ہیں

جس میں حدیث رسول کوٹھکرا کرمقلدین اپنے اماموں کے اقوال پڑمل کررہے ہیں۔شرعی طور سے جس کی بالکل اجازت نہیں ہے۔ بلکہ حدیث سے اعراض کرنے والوں کے متعلق ارشادِر بانی ہے:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُرتَعَى الَوَّا إِلَى مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنْفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودَا ﴾ ﴿ وَالنّاء: ١١)

ان سے جب بھی کہا جائے کہ اللہ تعالی کے نازل کردہ کلام کی اور رسول ساڑھ آائی ہم کی طرف آؤتو آپ دیکھ لیں گے کہ بیمنافق آپ سے منہ پھیر کرر کے جاتے ہیں۔
اس سے ثابت ہوا کہ حدیث رسول کے ہوتے ہوئے اسے چھوڑ کرائمہ کے اقوال کولینا ماننا اور اس پڑمل کرنا منافقت ہے۔ یہ ہمارا خانہ سازفتو کی نہیں ہے بلکہ بیفتو کی اور فیصلہ اللہ تعالیٰ کا ہے رَآئیتَ اللّٰمُنَافِقِینَ یَصُہدُ ورَبَ عَناکَ صُدُودًا حضرت محم ساؤٹھ کی ہے فرمان، قول اور حدیث سے رک جانے والے منافق ہیں۔ تقلید شخصی کرنے والے جودانستہ احادیث رسول کوچھوڑ کرا پنا ام کے قول پڑمل کرتے ہیں۔ نھیں اپنے ممل والے جودانستہ احادیث رسول کوچھوڑ کرا پنے امام کے قول پڑمل کرتے ہیں۔ نھیں اپنے ممل پرنظر ثانی کرنی جائے۔

#### رسالت اورامامت میں تفریق

''رسول''عربی زبان کاایک ایسالفظ ہے جس کے معنی قاصد، نامہ بر، ایکی اور ڈاکیہ کے ہوتے ہیں، مگر اس کی نسبت واضافت جب اللہ کی طرف کردی جائے تو اس میں ایک پاکیز گی اور شفافیت آجاتی ہے بعنی اللہ کا قاصد، اللہ کا پیامبر، اللہ کی طرف سے بھیجا ہوا۔ اس سے لفظ''رسالت'' ماخوذ ہے جس کا مطلب اللہ کا پیغام پہنچانے والے۔ اب ہم اللہ کے آخری رسول محمد سال اللہ ہے کی رسالت کا تذکرہ کررہے ہیں کیونکہ آپ کی رسالت آ فاقی اور قیامت تک کے لئے ہے۔اللہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں بار بارمحمہ سالٹھا آپیلم کواپنی رسالت کی ترسیل و تبلیغ کا تھکم دیا ہے۔ملاحظہ فرمائیں:

- (1) ﴿ وَإِن تَوَلِّواْ فَإِنَّ مَا عَلَيْكَ الْبَالَغُ ﴾ (آل عمران: ٢٠) اورا گريدروگرداني كرين وآپ پرصرف پنجادينا ہے۔
- (٢) ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِتَ ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾

(المائدة: ٩٢)

اگر اعراض کرو گے تو یہ جان رکھو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صرف صاف صاف پہنچادیناہے۔

- (٣) ﴿ مَّاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَعُ ﴾ (المائدة:٩٩) رسول كذمةوصرف پنجادينا بـ
- (٣) ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْ مَا ٱلْحِسَابُ ﴾ ﴿ (الرعد: ٣٠) آپ پرتوصرف پنجادینا ہے صاب تو جارے ذمہ ہی ہے۔
  - (۵)﴿ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْمَانَعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ (الْحَلَ: ٣٥ رَسُولُونَ مِنْ الْحُلَ: ٣٥ رَسُولُونَ مِنْ الْمُعَلِينِيَا مِهَا مِهَا مِنْ الْمَانِينَا مِ
- (٢) ﴿ فَإِن تَوَلِّواْ فَإِنَّ مَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَاءُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ﴿ (النحل: ٨٢) اگريروگرداني كرين وآپ پرصرف محل كرتبلغ كردينا بي ہے۔
  - (2) ﴿ وَمَاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ۞ (النور: ٥٣) ﴿ وَمَاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ (العنكبوت: ١٨)

سنوارسول کے ذمے تو صرف صاف طور سے پہنچادینا ہے۔

(٨) ﴿ وَمَاعَلَيْنَآ إِلَّا ٱلْبَلَاءُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ﴿ (يلين: ١٥) اور ہارے ذمة وصرف واضح طور پر پہنجادینا ہے۔

قر آن کریم کی مذکورہ بالا آیتیں اور اس قشم کی دوسری آیتوں میں نبی کریم سابھا آین کے سابھا آین کے مقام رسالت کوخوب خوب واضح کیا گیاہے کہ نبی سابھا آین کا کام ترسیل و تبلیغ ہے۔

اور یہ منجانب اللہ ہے۔آپ کی تبلیغ وترسیل میں کوئی دوسرا آپ کا شریک نہیں ہے اس تبلیغ وترسیل میں کوئی دوسرا آپ کا شریک نہیں ہے اس تبلیغ وترسیل کو وسعت دے کر اگر کسی اور کو اس منصب کا اہل سجھ لیا گیا تو بیشرک فی الرسالت ہے۔ جیسے اللہ تعالیٰ اپنی وحدانیت میں تنہا اور لاشریک ہے اسی طرح محمد رسول اللہ سال شاہیں ہاں اپنی رسالت میں تنہا اور لاشریک ہیں۔ جس طرح اللہ کی وحدانیت کا منکر مسلمان نہیں ، اسی طرح محمد رسول اللہ سال شاہی کی رسالت کا منکر مسلمان نہیں ۔

اب آیئے دیکھیں کہ امام اور امامت کا کیا مطلب ہے، امام کا مطلب ہے رہبر، پیشوا، رہنما، ہادی وغیرہ۔اس سے لفظ''امامت'' ماخوذ ہے۔جس کا مطلب ہے رہنمائی، رہبری، پیشوائی وغیرہ۔

قر آن کریم میں انبیاء کیہم السلام کومنصب امامت پر فائز کیا گیا جس کا تذکرہ'' الانبیاء آیت ۷۲ راور سورہ اسراء آیت ا کر'' میں ہے۔ یہ بات پچھلی تحریروں میں آچکی ہے، آیئے نبی سان اللہ اللہ کی امامت اور پیشوائی کومؤ کدکرنے والی آیٹیں بھی ملاحظ فرما نمیں:

(۱) ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْ نِ ٱللَّهِ ﴾ (النباء: ۲۲)

ہم نے ہررسول کوصرف ای لئے بھیجا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے اس کی فر ما نبر داری کی جائے۔ (٢)﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهَ يَدُواْ ﴾ (النور:٥٥)

ہدایت تو منہیں ای وقت ملے گی جب رسول سانی ایکی کے نقش قدم پر چلو۔

(٣) ﴿ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُرُ ٱللَّهُ ﴾ (آل عمران ٣١٠) ميري تابعداري كروخوداللَّهُم مع محبت كرے گا۔

(٣) ﴿ وَمَآءَاتَلَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (الحشر:٧) اورتهمیں جو پھے رسول دے لے لو۔

(۵) ﴿ فَلَا وَرَبِّاكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ
 بَیْنَهُ مِ ﴾ (الناء: ٦٥)

توقتم ہے تیرے پروردگار کی! ایماندار نہیں ہوسکتے جب تک کہ تمام آپس کے اختلاف میں آپ کوحا کم نہ مان لیں۔

- (٢) ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ﴾ (الدَا نعام:١٥٣) اوربيكه يد ين ميراراسة بجمتقيم بسواى راه پرچلو-
- (٤) ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّقِ ٱلْآَدِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَا يِهِ عِهِ (الأعراف:١٥٨)

سواللہ تعالی پرایمان لاؤاوراس کے نبی امی پرجو کہ اللہ تعالی پراوراس کے احکام پر ایمان رکھتے ہیں اوران کی اتباع کرو۔

(٨) ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَاذَا ٱلنَّابِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوًّا ﴾ (آلعران:٦٨)

سب لوگوں کے زیادہ ابراہیم سے نزد یک تروہ لوگ ہیں جنہوں نے ان کا کہا مانا

اور یہ نبی ( سال فالیا پہلے ) اور جولوگ ایمان لائے۔

مذکورہ بالا آیتوں اوراس طرح کی ہیںیوں آیتوں میں نبی کریم سائٹ لیایتم کی امامت،اقتداء اوراتباع کا تذکرہ ہےجس طرح آپ کی رسالت پرایمان لا ناضروری ہے ای طرح آپ کی اتباع ، افتداءاورامامت پرایمان لا نااوراس کی تعبیل بھی ضروری ہے ، اور صحابہ کرام کے دورسے چوتھی صدی تک مسلمانان عالم آپ کی رسالت اور امامت پریکسال ایمان رکھتے تھے۔ ہر دور میں مذہبی پیشوائی کے فرائض انجام دینے والے علائے کرام بھی موجود رہے ہیں ۔ گرانھیں صرف مذہبی پیشوااور رہنما یعنی عالم وامام ضرور کہا جا تار ہا گرنبی کریم سائٹی پیلم کی امامتِ کبری پر یوری امت متفق تھی بلکہ چوتھی صدی ججری میں جب تقلید نے اپنے پر وباز و نکالے تو بھی کسی ''امام خاص'' کا تعتین نہیں ہوا۔ بہت سے امام بلکہ ہر عالم دین کوعزت واحترام سے امام كباجا تا تقاريبال تك كدامام مدينه، امام مكه، امام كوفه، امام بصره، امام شام، امام الحرمین وغیرہ کی تعبیریں سامنے آئیں ،گریہ سب نبی سانٹھ الیلیم کی امامت کبری کے ماتحت تھیں۔ جب چار قاضی بنائے گئے تو اس وقت امت میں نبی ساٹھا پیلم ہی کی امامت جاری تھی۔ گررفتہ رفتہ نویں صدی کے بعد جب حرم میں چارمصلے چاراماموں کے نام سے بچھا و یے گئے تو مقلدین کافی ولیر ہو گئے اور نہایت بے باک کے ساتھ نبی سلی فیالی ہے کی رسالت ے امامت کوالگ کرنے گئے۔اب وہ رسول کومض منصب رسالت سے ہم آ ہنگ رکھنا کافی سبحضے لگےاورروزمرہ کے مسائل کے لئے اماموں سے وابستہ ہو گئے۔اور دن بدن مقلدین كاعقيده حديث يركمزور يرتا گيا- يهال تك كدوه حديث توجهور نے كے لئے تيار ہوجاتے مگراینے خانہ ساز امام کی تقلید کوکسی قیمت پر چھوڑنے پر آمادہ نہ ہوتے تھے کیونکہ وہ اپنے امام کی تقلید کو واجب سجھتے تھے اور حدیث رسول کومھن تبرک۔ جب کہ واجب وہ ہے جواللہ نے واجب کیا ہو۔ رسول سان اللہ اللہ نے واجب کیا ہو، اور تقلید تو خاند ساز ہے، اسے اللہ اور رسول نے واجب نہیں کیا ہے۔ مقلدین کی حدیث رسول سان الله الله سے بے اعتبا کی اور تقلید پر فریفتگی کا حال آپ مقلدین کی تحریروں میں پڑھ چکے ہیں جو پیچھے گذر چکی ہیں۔ آ ہے دیکھیں! موجودہ دور کے علاء کیا کہتے ہیں؟

د یوبند یوں کے مشہور عالم دین مولا نا عام عثانی ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے ایک حنفی اصول بیان کرتے ہیں۔

"اس نوع (حدیث رسول سائٹھ آپیم سے جواب دیں) کا مطالبہ اکثر سائلین کرتے رہتے ہیں۔ بید دراصل اس قاعدے سے ناواقفیت کا نتیجہ ہے کہ مقلدین کے لئے حدیث وقر آن کے حوالوں کی ضرورت نہیں بلکہ ائمہ وفقہاء کے فیصلہ اور فتووں کی ضرورت ہے۔ ( عجلی ج ۱۹ رش ۱۱ م سے ۲۷)

بريلويوں كے مشہور عالم مولا نااحمد يارخان تيمي لكھتے ہيں:

قاعدہ ۱۳ – حدیث کا ضعیف ہوجانا غیر مقلدوں کے لئے قیامت ہے کیونکہ ان کے مذہب کا دارومداران روایتوں پر بی ہے۔ روایت ضعیف ہوئی تو ان کا مسکہ بھی فنا ہوا مگر حنفیوں کے دلائل میروایتیں نہیں، ان کی دلیل صرف قول مام ہے۔ (جاءالحق دوم – ۹)

ابتداءً مقلدین نبی سائٹ الیا کی رسالت وامامت دونوں تسلیم کرتے تھے، رفتہ رفتہ جب تقایدان میں مضبوط ہوگئ تو رسالت کوتومانتے تھے مگر نبی سائٹ الیا ہم کی امامت سے اعراض کرتے تھے مگر دن بدن تقلید کی جڑیں مضبوط ہوتی گئیں اوراب بیدوورآیا کہ نبی سائٹ الیا ہم کرتے تھے مگر دن بدن تقلید کی جڑیں مضبوط ہوتی گئیں اوراب بیدوورآیا کہ نبی سائٹ الیا ہم کرتے رسالت اورامامت دونوں کا انکار کیا جارہا ہے۔جیسا کہ سابقہ تحریریں اس پرشا ہدعدل ہیں۔
اس کا مذاق اڑاتی ہے کیونکہ ایک عرصے سے چاروں اماموں کا نام اوران کی امامت کا تذکرہ

اتنے زوروشور سے جاری ہے کہاس کے خلاف کوئی کچھ سننے کو تیار ہی نہیں ہے۔ بلکہان خانہ ساز امامتوں کوعوام الناس من جانب اللہ سمجھ رہی ہے۔اس سلسلے میں'' ٹو کیؤ' میں پیش آنے والا ایک واقعہ ملاحظہ فرمائمیں۔

علامہ محمد سلطان المعصومی الخجندی المکی سابق مدرس مسجد الحرام مکنة المکرمة کے پاس ایک سوال آیا۔ جس کا خلاصہ بیہے۔

ا۔ دین اسلام کی حقیقت کیاہے؟

٢- ذبب كاكيامعنى ٢-

سا۔ اور کیا بیضروری ہے کہ جو شخص مسلمان ہونا چاہے وہ چاروں مذاہب میں سے کسی ایک کا ضرور پا بندہو؟ یعنی یا تو مالکی مذہب اختیار کرے یا حنفی یا شافعی یا صنبلی وغیرہ۔ یا ایسا کرنا ضروری نہیں ہے؟

اس سوال کی ضرورت کیوں پڑی؟ کچھ روشن خیال جاپانیوں نے''ٹوکیو' کی ایک اسلامی جعیت کے سامنے اسلام قبول کرنے کا ارادہ ظاہر کیا۔ کچھ ہندوستانی مسلمانوں نے انھیں حنفی بن جانے پر اصرار کیا، انڈونیشیا اور جاوا کے مسلمان انھیں شافعی بنانے پر بصند ہوئے۔ پھروہ روشن خیال جاپانی ڈگمگا گئے۔ تذبذب کے شکار ہونے لگے، اور انہوں نے اسلامی مرکز مسجد الحرام کے مدرس کو اپنی صورت حال سے آگاہ کیا۔ اور جواب طلب کیا، سوال کرنے والے محموع بدالحی ، قربان علی ، اور محسن جایا ک اوغلی۔

اس سوال کے جواب میں شیخ حرم نے مستقل ایک کتا بچے لکھا: "هلِ المسلم ملتزم باتباع مذهب معین من المذاهب الاربعة؟ "جس میں موصوف نے بڑی تفصیل سے مذہب اربعہ کی حقیقت کو واضح کیا ہے اور بتایا ہے کہ مسلمان ہونے کے لئے چاروں مذاہب میں سے کسی ایک مذہب کی پابندی ضروری نہیں ہے۔ جب مذاہب اربعہ نہ مذاہب اربعہ نہ

تھے تب بھی مسلمان تھے۔

موصوف نے قرآن وحدیث اورآثار صحابہ اور سلف صالحین سے ثابت کیا ہے کہ دین میں اصل اتباع ہے تقلید نہیں لیکن بوشمتی سے مرور زمانہ کے سبب بہت بعد میں آگے چل کر بتدریج قرآن وحدیث کی جگہ لوگوں نے اپنے اپنے ائمہ کے اقوال کودین کا اصل اور بنیاد قرار دے دیا۔ فافاللله وافاالیه راجعون۔

موصوف کے عربی کتا بچے کے دوتر جے ہوئے ہیں اور دونوں کتابیں (۱) بازار میں دستیاب ہیں اُٹھیں خرید کر پڑھیں تا کہ آپ پرخق واضح ہو سکے،اورامام کا سُنات امام اعظم محمد رسول اللّه سانھ پیلم کے مقام ومنصب کواچھی طرح بیجیان سکیس۔اللّہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُوْفِي رَسُولِ اللَّهِ أَلْسَوَةً حَسَنَةً ﴾ (الأحزاب:٢١) يقينا تمهارے لئے رسول الله(سَلْقَالِيلِم) ميں عمدہ نمونه (موجود) ہے۔ ليكن مقلدين كو بينمونه نظرنہيں آتا۔ ان پراپنے اپنے امام كى تقليد كے واجب ہونے كا

نشەسوار ہے۔

اس المیے کوشاعر یوں بیان کرتا ہے۔

بنایا ہے جو امتی کو نمونہ سجھتا نہیں وہ حقیقت نبی کی بظاہر مقلد بھی پڑھتا ہے کلمہ نہیں جانتا شان وشوکت نبی کی

مسئلہ بیہ ہے کہ مقلدین برابر حدیث رسول کونظرانداز کرتے یا اسے پس پشت ڈال دیتے ہیں یا اسے ٹھکرادیتے ہیں۔ اور بڑی جرأت سے اعلان کرتے ہیں کہ ہم پر امام کی تقلید

(١) ند بهى فرقد پرتى اوراسلام مختاراحدندوى رحمه الله (٢) اسلام اورفقهى مكاتب فكر مجمد يوسف فيم

واجب ہے ہم تفلید نہیں چھوڑیں گے، بیصورتِ حال کب بنی جب تفلید میں پختگی آئی۔
خیرالقرون میں ایسانہیں تھا، چارسوسالوں تک ایسانہیں تھا محدثین اور مجتهدین کے دور میں
ایسانہیں تھا۔ جب بادشا ہوں کے دور میں تفلید کی پذیرائی ہونے لگی تو بتدریج تفلید میں پختگی
آئی اوررسول الله سان الله الله تعلق کے حدیثوں کی بجائے امتیوں کے اقوال وآراء کواہمیت دی جانے
لگی اوراصل دین نظروں سے اوجھل ہوگیا۔ تقلیدی مذاہب کے اثر ات اس قدر پھیلے کہ امتی کو
محونہ بنالیا گیا اور نبی سان تھی ہے کہ کا نام صرف باقی رہ گیا۔ اور سارا کام اماموں کے حوالے
ہوگیا۔ اور نبی سان تا ہوگیا۔

جنوری الا اورسب ائم بھی میری طرح اہل وگوں نے ایک گاؤں ''سونس، کھیڈ ،رتناگری کے مدرسہ ' تعلیم القرآن' میں بحیثیت معلم آیا تھا، اہل قریبشافعی المسلک ہے۔ مجھے شافعی محتب میں بچوں کوشافعیت پر دستیاب کتابوں سے تعلیم دینی تھی مگر میں اہلی حدیث تھا جن لوگوں نے میری تقرری کی تھی آخیں بھی پہتہ تھا کہ میں اہل حدیث ہوں۔ جب میں نے گاؤں والوں کو بتایا کہ میں اہل حدیث ہوں۔ جب میں نے گاؤں والوں کو بتایا کہ میں اہل حدیث ہوں تو گاؤں والے پوچھنے لگے کہ آپ کا امام کون ہے؟ میں نے کہا: ہمارے امام کون ہے چاروں اماموں میں سے آپ کس کو مانتے ہیں؟ میں نے کہا: میں چاروں کو مانتا ہوں، کسی کو گراہ نہیں کہتا، اورسب ائم بھی میری طرح اہل حدیث تھے۔

گاؤں میں میری آمد پر بحث ومباحثے ہونے گئے، کیونکدان لوگوں نے بھی بیسناہی نہیں میری آمد پر بحث ومباحثے ہونے گئے، کیونکدان لوگوں نے بھی بیسناہی نہیں تھا کہ پچھ مسلمان ایسے بھی ہیں جو چارا ماموں کے بجائے اپنااصلی مطاع وامام محمدرسول اللہ سال اللہ علی اللہ کو اپنارسول مانتے ہیں۔اورائمہ کی تقلید سے پہلے ساری دنیا کے مسلمان محمدرسول اللہ سال اللہ علی ہو ور رہا ہے اورامام مانتے چلے آئے ہیں۔اورایک ایسا طبقہ ہرزمانے میں تسلسل کے ساتھ موجودر ہاہے جو نبی سالتان کے رساتھ موجودر ہاہے۔ جو نبی سالتان کی رسالت کے ساتھ ان کی امامت پر مصر ہے،اور وہ طبقہ اہل حدیث کا ہے۔

گاؤں کے چند معمرلوگ ایک معمرترین شخص حسن آدم سروے (شیخا کھوت) کے پاس
پہونچے اور کہنے لگے کہتم نے بھی کچھ سنا ہے؟ جامع مسجد میں جوامام آئے ہیں وہ چاروں
اماموں میں سے کسی کو اپناامام نہیں مانتے ہیں۔اس شخص نے جواب دینے کے بجائے
الٹاان سے سوال کیا۔ یہ بتاؤ کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کاامام کون ہے؟ سب
ایک دوسرے کا مند دیکھنے لگے کیونکہ کسی کے پاس بھی اس کا جواب نہ تھا۔ ابو بکر رضی
اللہ عنہ نہ خفی شے، نہ ماکمی، نہ شافعی شے نہ نبلی، ہاں اگرامام کی طرف نسبت کر کے ہی
جواب دیا جائے تو وہ خالص محمر تی شھے۔

اس خص نے انھیں سمجھا یا اور تفصیل سے بتا یا کہ امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ میں ہیدا ہوئے۔
مالک سام ہیں ،امام شافعی و 10 ہیں ،اور امام احمد بن صنبل سم ۱۲ ہیں پیدا ہوئے۔
صحابہ، تابعین اور تع تابعین کے دور میں امامت کا کوئی مسئلہ، ی نہیں تھا۔ سب کے سب نبی
سائٹ ایکٹے کی امامت پر شفق تھے۔ نویں صدی میں جب کعبہ میں چار مصلے بچھا کر چار امام
بنادیئے گئے تو اس امامت کے مسئلے نے زور پکڑلیا جو پچھ سالوں تک چلتار ہا اب توسعودی
صومت نے چار مصلوں کو نکال کر ایک مصلے کو قائم کردیا ہے جیسے نویں صدی سے پہلے تھا وہ
سب با تیں کر کے چلے آئے۔

چند دنوں کے بعداس آ دمی نے مجھے اپنے گھر بلوا یا اور اس نے مجھے ہے اس سلسلے میں بات کی تو پینہ چلا کہ آ دمی جہاند یدہ اور تجربہ کارہے۔ پھر میں ہر بھنے ان سے ملنے جا یا کرتا تھا وہ مجھے سے ملکر کافی خوش ہوتے تھے اور دینی باتیں کیا کرتے تھے، میں بھی ان کے عقائد کی اصلاح کی کوشش کرتا، دوسراا یک طبقہ دانشورنو جوانوں کا تھا، وہ ممبئی گئے اور مولا ناشو کت علی نظیر امام جامع مسجد ممبئی سے ملاقات کی اور سوال کیا کہ میرے گاؤں میں ایک اہلِ حدیث عالم آئے ہیں کیاان کے پیچھے نماز پڑھنی جائز ہے؟

مولانانے فرمایا: یہی وہ جماعت ہے جوشرک وبدعت سے کوسوں دورہے،اگران کے پیچھے نماز نہ ہوگی توکس کے پیچھے ہوگی ،اور میر بھی س لو کہ مکہ اور مدینہ میں اکثریت آج کل اہل حدیث ہی کی ہے۔

جماعتِ اہل حدیث سے اس وقت مولانا کوکوئی عداوت نہ تھی اس لئے انھوں نے جواب دیااوروہ نو جوان مطمئن ہو گئے۔

پیدا ہوا کہ قرآن وحدیث پر عمل کرنے والی جماعت صرف اہل حدیث ہے جس میں شخصیت پرتی کے جراثیم بالکل نہیں پائے جاتے اور وہ محدرسول اللّٰدسَانِیٰ آیے کہ کی رسالت اور امامت پر' بلا'' کم وکاست ایمان رکھتے ہیں۔ اور کہتے ہیں ۔ اہل حدیث ہیں ہم بھایا میہ نام ہم کو

### فرقه بندي يعني يهودونصاري كي تقليد

پچیلی قومیں فرقد بندی میں گرفتار ہو تھیں پخصیت پرتی اور تقلید آباء واجداد نے ہدایت واضح ہوجانے کے بعد بھی اٹھیں گمراہی کے لپیٹ میں لئے رکھا، اللہ تعالی نے ان کا تذکرہ قرآن مقدس میں کیا ہے، فرقد بندی کی فدمت بیان کی ہے مسلمانوں کوآلیس میں ایک امت بن کررہنے کا حکم دیا ہے مگر تقلید نے فرقوں کوجنم دیا اتحاد امت کوتوڑا، اور امت مسلمہ فرقوں میں بٹ کر کمز ورہوگئ اور آج بھی اٹھیں مسلسل تقلید اپناغلام بنائے ہوئے ہے، تقلید کی جہالت میں بدمست عوام وخواص اور مشائخ اپنی آئکھیں کھولنے کے لئے تیار نہیں ہیں، بالکل اندھے بن کے دوسروں کی بے دلیل باتوں کا ایک سرا ہاتھ میں تھا ہے ہوئے ہیں اور چلے اندھے بن کے دوسروں کی بے دلیل باتوں کا ایک سرا ہاتھ میں تھا ہے ہوئے ہیں اور چلے

جارہے ہیں انھیں پیۃ بھی نہیں کہ انھیں کون کہاں لے جارہاہے۔

کاش! مسلمانانِ عالم قرآن وحدیث کا گهرائی سے مطالعہ کریں ،اور اسے اپنا دستور حیات بنائیں،اور دوسروں کی بے جا تقلید چھوڑ کر راہ اتباع پرآ جائیں،ائمہ نے جس کی وصیتیں فرمائی ہیں۔

اے ایمان والو! اللہ ہے اتنا ڈرو، جتنا اس ہے ڈرنا چاہیے، اور دیکھوم تے دم تک مسلمان ہی رہنا ، اللہ تعالی کی ری کوسب مل کر مضبوطی سے تھام لو اور پھوٹ نہ ڈالو، اور اللہ تعالی کی اس وقت کی نعمت کو یا دکرو جبتم ایک دوسرے کے دشمن تھے تو اس نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی، پس تم اس کی مہر بانی سے بھائی بھائی ہو گئے اور تم آگ کے گڑھے کے کنارے پہنچ چکے تھے تو اس نے تمھیں بچالیا، اللہ تعالی اس طرح تمہارے لئے اپنی نشانیاں بیان کرتا ہے تا کہ تم ہدایت پاؤ۔ تعالی اس طرح تمہارے لئے اپنی نشانیاں بیان کرتا ہے تا کہ تم ہدایت پاؤ۔ پہلی آیت میں اہل ایمان کو تھو تی کی وصیت کی گئی دوسری آیت میں اہل ایمان کو اللہ کی رسی کو باہم متحدر ہنے کے دواصول دیے گئے جس پر ری کو ملکر پکڑنے پرزور دیا گیا یعنی مسلمانوں کو باہم متحدر ہنے کے دواصول دیے گئے جس پر اتحاد قائم رہ سکتا ہے اس کے بعد " والا تفرقوا "کہہ کر فرقہ بندی سے روک دیا گیا اس کا

مطلب ہے کہ اگر مذکورہ دونوں اصولوں سے انحراف کرو گے تو تمھارے درمیان پھوٹ پڑ جائے گی اورتم الگ الگ فرقول میں بٹ جاؤ گے۔

جب ہم فرقد یری کی تاریج و تکھتے ہیں تو فرقد بندی میں جو چیز نمایاں ہوکر سامنے آتی ہےوہ 'اعتصام بالکتاب والنة'' کو پس پشت ڈالنا ہے جب تک' 'اعتصام بالکتاب والسنة'' كارواج مسلمانوں ميں رہا،ان ميں فرقه بندى نہيں پيدا ہوسكى بصابه كرام اور تابعين وغیرہ کے عہد میں قرآن وحدیث کے فہم اور اس کی توضیح تعبیر میں کچھ باہم اختلافات تھے، مگرمسلمان فرقوں اور گروہوں میں تقسیم نہیں ہوئے کیونکہ اختلا فات کے باوجودسب کا مرکز اطاعت اورمحورعقیدت ایک ہی تھا قر آن اور حدیث الیکن جب شخصیتوں کے نام پر د بستان فکر معرض وجود میں آئے تو اطاعت وعقیدت کے بیرمرکز اورمحور تبدیل ہو گئے ، اپنی ا پنی شخصیات اوران کے اقوال وافکار اولین حیثیت کے اور اللہ اور اس کے رسول سائٹھ پیلم کے فرمودات ثانوی حیثیت کے حامل قرار پائے اورای کے بطن سے امت مسلمہ میں فرقہ بندی کا آغاز ہوا، جوسراسرقر آن کے احکامات کوپش پشت ڈالنے کے مترادف ہے۔ ای سورت میں ایک آیت کے بعد اللہ تعالی نے فرقہ بندی کی وجہ دلائل ہے ہے خری کے بجائے حق آگاہی کے باوجود دنیاوی مفاد اور نفسانی اغراض کو بتلایا ٢٠ ملاحظة فرما تين ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ وَأُوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيرٌ ﴾ ﴿ [آل عمران:

تم ان لوگوں کی طرح نہ ہوجانا جنھوں نے اپنے پاس روثن دلیلیں آ جانے کے بعد بھی تفرقہ ڈالا ،اورا ختلاف کیا ہے آخیں لوگوں کے لئے بڑاعذاب ہے۔ یہود ونصار کی کے باہمی اختلاف اور فرقہ بندی کی وجہ یہ نتھی کہ آخیں حق کا پیتہ ہی نہیں تھا اوروہ دلائل سے بے خبر تھے،ایسا ہر گزنہیں تھا بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ انھوں نے سب پچھ جانتے ہوئے حض اپنے دنیاوی مفاداور نفسانی اغراض کی وجہ سے اختلاف اور تفرقہ کی راہ پکڑی،اور اپنے غلط نبچ پر جم گئے تھے،قر آن مجید نے مختلف اسلوب اور پیرائے سے بار باراس حقیقت کو بے نقاب کیا ہے اور اس سے دور رہنے کی تاکید فرمائی ہے۔

مگرافسوس! کہ امت مسلمہ کے تفرقہ بازوں نے بھی ٹھیک وہی روش اختیار کی جق اور اس کی روش دلیلیں انھیں خوب اچھی طرح سے معلوم ہیں ،مگر وہ اپنی شخصیت پرتی کے خود ساختہ فرقہ بندیوں پر جے ہوئے ہیں اور اس کے جواز کی خاطر مختلف تاویلات کا سہارا لیتے ہیں اورقول وکمل سے قرآن کی تعلیمات کونظرانداز کردیتے ہیں''

الله تعالی نے مزید فرمایا:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعَا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنْهَا أَمَّرُهُمْ إِلَى ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعَا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنْهَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ وَثَرِّ يُنْبَعِنُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ ﴿ (الرَّنْعَام:١٥٩) بَيْك بَن لولوں نے آپ ان كوجدا جدا كرديا ،اور گروه گروه بن گئے آپ كا ان بيك بَن لولوں نے آپ كا ان كا كيا ہوا بتلاديں كو كَن تعلق نہيں بس ان كامعاملہ اللہ كے والے ہے پھر ان كوان كا كيا ہوا بتلاديں كے -

اس آیت کریمہ سے پچھ لوگ یہود ونصاری کو مراد لیتے ہیں پچھ مشرکین کو مراد لیتے ہیں ہی مشرکین کو مراد لیتے ہیں، لیکن بیآ بیت عام ہے، کفارومشرکین سمیت وہ سب لوگ اس میں داخل ہیں جواللہ کے دین اور رسول ساڑھ آلیا ہم کے رائے کو چھوڑ کر دوسرے دین یا دوسرے طریقے کو اختیار کرکے تفرق وتخرب کا راستہ اپناتے ہیں

(شیعا) کے معنی میں فرقداور گروہ۔اور بیہ بات ہراس قوم پرصادق آتی ہے جودین کے معاملے میں پہلے مجتمع تھی الیکن پھران کے مختلف افراد نے اپنے کسی بڑے ہی کی رائے کو متنداور حرف آخر قرار دے دیا اور اپنامسلک الگ کرلیا، چاہے اس کا مسلک حق وصواب کے خلاف ہی کیوں نہ ہو، اس طرح فرقے وجود میں آئے ہیں اور شخصیات سے بے جا عقید تیں اسے مزید پروان چڑھاتی ہیں قرآن نے اس کی مذمت کی ہے اور بتایا ہے یہ مسلمانوں کا طریقہ نہیں ہے اور نہ ہی ان کا واسطہ تعلق نبی ساٹھ آئے تی ہے جڑا ہوا ہے۔

فرقہ بندی اور شخصیت پرسی کی مذمت میں قر آن کریم میں بہت ہی آیات ہیں جن میں سے میں نےصرف چندآ بیتیں لکھنے پراکتفا کیا ہے۔

اب فرقہ بندی کی مذمت میں ایک حدیث رسول بھی حاضر خدمت ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ صرف اور صرف ایک ہی گروہ ہدایت یا فتہ اور نا جی ہوگا بقیہ تمام فرقے گمراہ اور جہنمی ہوں گے۔

حضرت عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سالی اللہ سالی اللہ سالی اللہ سالی اللہ سالی اللہ عنہ اسرائیل پر آیا جس طرح جوتا جوتا ہے برابر ہوتا ہے بہاں تک کہ اگر بنی اسرائیل میں سے کی نے اپنی ماں سے علانیہ بدکاری کی ہوگی تو میری امت کے کچھ (بدنصیب) لوگ بھی ایسا کریں گے، اور بنی اسرائیل ببراز فرقوں میں ہوجائے گی ایک کے سواسب بہتر فرقوں میں بٹ گئے اور میری امت تہتر فرقوں میں تقسیم ہوجائے گی ایک کے سواسب دوزخ میں جائیں گے صحابہ کرام نے دریافت کیا یارسول اللہ علیہ وہ (نجات پانے والی) کوئی جماعت ہے؟ آپ سائٹ الیہ الی نے فرمایا: جو میرے اور میرے اصحاب کے طریق برہوگی۔ تر مذی ا ۲۶۴)

اس صدیث میں "کلھم فی النار" کہہ کرتمام فرقوں کوجہنم کی وارنگ دی گئی ہے اور" ماانا علیه واصحابی" پر چلنے کی تلقین کی گئی ہے، یہود فرقد بندی کی وجہ سے تباہ ہوئے امت محدید کے لئے تذکیروتر بیت کا درس ہے اور میپشین گوئی بھی ہے کہ بیامت افتراق کا شکار ہوگی، مگر فرقد ناجی، طا کفد منصورہ، اور منہج صحابہ کے پیرو ہر دور میں موجود رہیں گے "ماانا علیه واصحابی" کی روش پر قائم رہتے ہوئے وہ فرقد بندی سے کوسوں دور ہوں گے وہ شخصیت پرئتی کے سحر میں گرفتار نہیں ہوں گے۔ جب امت کا اتحاد پارہ پارہ ہوجائے گا تو بھی وہ" مانا علیه واصحابی" کی روش سے سرموجھی آگے پیچھے نہ ہوگا۔

قرآنی آیات اوراحادیث سے فرقہ بندی کی مذمت ثابت ہے اس کے باوجود حاملین قرآن وحدیث کامختلف فرقوں میں اپنے آپ کو بانٹ لینا قابل افسوں کارنامہ اور در دناک المیہ ہے کاش مسلمانان عالم فرقہ بندی کی خطرنا کی کو بیجھتے ۔جس کی ترجمانی شاعر مشرق علامہ اقبال نے اس طرح کی ہے۔

منفعت ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک حرم پاک بھی اللہ بھی قرآن بھی ایک ایک ایک ہی اللہ بھی قرآن بھی ایک ایک ہی ایک ہی ایک ہی ایک ہی ایک ہی ایک ہی بات تھی ہوتے جو مسلمان بھی ایک فرقہ بندی ہے کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں کیا زمانے میں پنینے کی یمی باتیں ہیں کیا زمانے میں پنینے کی یمی باتیں ہیں

# اجتہاد ہردور کی ناگزیر ضرورت ہے

تاریخ فقہ اسلامی یافقہی مسالک کا ارتقاء ککھنے والے حضرات نے فقہ کو چھ(۲) مراحل میں تقسیم کیا ہے اور ہردور کی وضاحت فرمائی ہے

ا ـ پبلا مرحله یعنی فقه کی بنیاد ۲ ـ دوسرا مرحله فقه کا قیام ۳ ـ تیسرا مرحله فقه کی تعمیر

وتشكيل ٢٠ ـ چوتھا مرحله فقه كا فروغ وعروج ٥ ـ پانچوال مرحله فقه كا استحكام ٢ - چھٹا مرحله جمود وزوال ياتقليدمحض \_

چارم حلے تیسری صدی کے آخر تک ختم ہوجاتے ہیں اور پانچواں مرحلہ چوتھی صدی کی ابتداء سے زوال سلطنت عباسیہ تک ہے۔

یے خاص خاص مذاہب کی پابندی اور ان کی تائید اور باہم جدل و مناظرہ کا دور ہے، اس مرحلہ کے تحت مجھے ہے ہے ہے ہے ہے کا دور آتا ہے، فقہاء کی اصطلاح میں چھٹا دور تقلید محض یا جمود و زوال کا دور ہے، جوتقریباچے صدیوں پر محیط ہے ہے ہے تقوط بغد اداور آخری خلفہ '' محتصم'' کے قبل سے شروع ہوکر انیسویں صدی کے وسط پر ختم ہوتا ہے اس دور میں خلیفہ '' محتصم'' کے قبل سے شروع ہوکر انیسویں صدی کے وسط پر ختم ہوتا ہے اس دور میں خلافت عثمانیہ کا وجود اور عروج بھی ہوا جو اس کے بانی اول عثمان نے 1799 میں قائم کی پھر مغربی استعار کی جارجیت نے اسے ختم کر دیا۔

اس دور کے علاء نے اجتہاد کا دروازہ بمیشہ کے لئے بند کردیا ،اور با قاعدہ ایک فتوی جاری کیا جس کا مقصد اجتہاد کا دروازہ بمیشہ کے لئے بند کردینا تھا اس بارے میں ان کی دلیل بیتھی کہ ائمہ نے تمام امکانی مسائل پرغور کرکے ان کاحل تجویز کردیا ہے اور اب کی مزیدا جتہاد کی ضرورت نہیں (المشریعة الاسلامیه ،از:محمد حسین الذهبی ص ۱۲مطبوعه مصر بحوالہ تاریخ المذاهب الاربعه ۱۹۱)

اجتہاد کا دروازہ ہمیشہ کے لئے بند ہو،اس نظریہ کے حامی علماء یہ بتانے سے قاصر ہیں کہ بیاصول کب بنا؟ اجتہاد کا دروازہ بند کرنے کے لئے اجماع کب ہوا؟ کہاں ہوا؟ قرآن کریم اور کسی بھی صحیح حدیث سے بیامر ثابت نہیں ہے کہ اجتہاد کا دروازہ ہمیشہ کے لئے بند ہو چکا ہے۔

اجتهاد پرتوخود نبی اکرم سان الیتیم کاممل تھاہاں یہ بات اور ہے کہ بھی کبھی آپ کا اجتهاد بھی

اس طرح ہردور میں مجتہدین پیدا ہوتے رہتے ہیں اور ہوتے رہیں گے۔ کیونکہ ہر زمانے میں اور دنیا کے ختلف خطوں میں نئے نئے مسائل جنم لیتے رہتے ہیں اور آئندہ بھی مسائل پیش آئیں گے،ان مسائل میں امت کی رہنمائی علماء دین ہی کریں گے اس طرح ہردور کو مجتہدین کی ضرورت ہے۔

اجتہا دقطید نے قطعی مختلف ہے اور تقلید کے مقابلے میں مشکل ترین بھی الیکن جب اجتہاد کے دروازے بند کردئے جانے کا فتوی دور تقلید محض میں سامنے آیا تو مسلکی علاء کے خوف سے بہت سے علاء بتحرین گھبرا گئے اور انھیں بیخوف دامن گیر ہوا کہ اگر انھوں نے بحیثیت مجتہد کچھ خاص مسکلوں میں اجتہاد سے کا م لیا اور اس پر کسی ناقد نے اعتراض کردیا تو وہ پریشانی اور لوگوں کی ایذاءرسانی سے محفوظ نہ رہ سکیس گے۔ انہیں خدشات کے پیش نظر کہیں پریشانی اور لوگوں کی ایذاءرسانی سے محفوظ نہ رہ سکیس گے۔ انہیں خدشات کے پیش نظر کہیں سے کوئی آواز اجتہاد کے درواز سے کو کھو لئے کے لئے بلند نہ ہوئی مگر اس دورانحطاط یعنی تقلید محض میں بھی ایسے مصلحین اور علماء پیدا ہوئے جنھوں نے تقلید کی جم کر مخالفت کی اور اجتہاد کے پرچم کو بلند کرنے کا حوصلہ کیا ،ان مصلحین نے امت کو اسلام کے اصل سرچشے کی طرف کے پرچم کو بلند کرنے کا حوصلہ کیا ،ان مصلحین نے امت کو اسلام کے استفادہ کرنے کی تلقین کو افر دیگر تمام ماخذ کے مقابلے میں اسلام کے بنیادی مآخذ سے استفادہ کرنے کی تلقین فرمائی۔

دورتقلید محض کے سب سے بڑے نا قداور مصلح کی شکل میں اللہ تعالی نے احمد ابن تیمیہ رحمہ اللہ (۱۳۲۸ ـ ۱۲۲۲) کا انتخاب کیا ، جب انھوں نے جمود اورتقلید محض کے خلاف آواز بلند کی تواضیں اس دور کے متعدد ہم عصر علماء نے مرتد قرار دے کر حکام کواکسایا ، اور وہ متعدد بارقید کئے گئے ، وہ اپنے عہد کے عظیم ترین عالم سے ، ابن تیمیہ کے تلا مذہ بھی اپنے عہد کے عظیم علماء میں سے شے انھوں نے اجتہا داور دین کے اصل ماخذ کی طرف رجعت کا پر چم بلند کیا ، جوابن تیمیہ رحمہ اللہ نے اٹھایا تھا ، اور پھراسے آئندہ نسلوں تک پہنچایا ، ان میں '' ابن القیم'' رحمہ اللہ کا نام زیادہ نمایاں ہے ، الذھی اور ابن کثیر بھی ان کے تلامذہ میں بڑا مقام رکھتے ہیں۔

باب''اجتهاد'' پر پڑاففل ٹو ٹااورلوگ اجتهاد کی ضرورت اوراس کی افادیت محسوس کرنے گئے کچھ عرصے بعد محمد ابن علی الشوکانی (۱۸۳۵ – ۱۷۵۷) پیدا ہوئے جوایک عظیم مصلح تھے زیدی فقہ کا مطالعہ کیا یہاں تک ان کا شار ممتاز علاء میں ہونے لگا پھرا حادیث کا دفت نظری سے مطالعہ کیا اورا پنے عہد کے عظیم محدث تسلیم کر لئے گئے ،مزید مطالعہ کے بعد انھوں نے اپنے آپ کومسلکی بندشوں سے آزاد کرلیا اور اجتہاد بھی آزاد انہ بروئے کار لانے گے اور انھوں نے دلائل کی روشنی انھوں نے دلائل کی روشنی میں جہت ساری کتابیں تصنیف فرما نمیں اور انھوں نے دلائل کی روشنی میں تھیں اور انھوں نے دلائل کی روشنی میں تھیں اور انھوں نے دلائل کی روشنی میں تھیں اپنے انھوں ہے ہم عصر علاء کے عمالے کا نشانہ بننا پڑا۔

ایک اور نامور مصلح اور عالم دین احمد بن عبدالرحیم (شاہ ولی اللہ محدث دہلوی) (۱۳ کیا سے ۱۳ کیا ) بھی گزرے ہیں جو برصغیر ہندوستان میں پیدا ہوئے جہاں تقلید کا رنگ سب سے زیادہ غالب تھالیکن تمام متداول اسلامی علوم کے حصول کے بعدانھوں نے اجتہاد کو پھر سے شروع کرنے اور مسلکی اتحاد کی تلقین کی اور حدیث کے مطالعہ کو تقویت عطا کی اگر چہوہ اس حد تک نہیں گئے کہ عصری مسلکی مکا تب کو مستر دکر دیں تا ہم انھوں نے بی تعلیم دی کہ ہم خص کو بیا ختیار حاصل ہے کہ وہ جس فقہی مسلک سے تعلق رکھتا ہواس کے برخلاف کوئی فیصلہ کرے بیا ختیار حاصل ہے کہ وہ جس فقہی مسلک سے تعلق رکھتا ہواس کے برخلاف کوئی فیصلہ کرے جب کہ اس پر بیدواضح ہوجائے کہ حدیث اس کے موقف (فیصلہ کی تائید) کرتی ہے۔

اسی کے بعد ایک اور نامور مصلح علامہ جمال الدین افغانی (۱۸۹۸ به ۱۸۳۹) نے پورے عالم اسلام میں طولانی سفر کرکے امت کی اصلاح کی تلقین کی ،افھوں نے ہندوستان، مکداور قسطنطنیہ کاسفر کیااور آخر میں "مصر" میں مقیم ہوئے آزادانہ سیاسی مذہب اور سائنسی افکار کے فروغ پر زور دیا اور تقلید کومستر دکردیا،اور حکمرال طبقہ میں بدعنوانیوں کی مذمت کی۔

ابن تیمیداورافغانی کےافکار سے متاثر ہوکر محمدہ نے اجتہاد کا پر چم بلند کیااوررفتہ رفتہ بتدر تج فقہی جمود ختم ہونے لگااور دورتقلید محض میں بھی اجتہاد کے مخالفین خودا جتہا دکرنے پر اتر آئے۔

چار مصلے جوخانہ کعبہ میں مقرر کئے گئے تھے اسے سلطان عبدالعزیز بن عبدالرحمن آل
سعود (نوراللہ مرقدہ) نے ۳۳ ایم میں نکال دیا اور جس طرح چارسے پہلے صرف ایک مصلی
ہوا کرتا تھاای طرح اس مصلے پر اب نماز ہوتی ہے اس سے بھی تقلید کا جمود ٹوٹا ہے اور اب
مسلمان تقلید کے نقصانات کومحسوں کرنے لگے اور رفتہ رفتہ تقلید کا سحر ٹوٹ رہا ہے اور لوگ
تقلید کے حصار سے نکل کرشا ہراہ تحقیق پر آ رہے ہیں اور اگر آپ مزید غور کریں توسمجھ میں
آگے گا کہ پہلے کی بنسبت اجتہاد آج کے دور میں اور آسان ہوگیا ہے زمانہ جیسے جیسے گزرتا
گیا فراہمی کتب اور دیگر ذرائع نے اسے مزید آسان کردیا ہے۔

ابوشامہ دشقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ''پہلے زمانے کے علماء اس حدیث کو چھوڑنے میں جس پروہ واقف نہ ہوئے معذور تھے کیونکہ احادیث اس زمانے میں مدون نہ تھیں بلکہ علماء کی زبان سے حاصل کی جاتی تھیں ،اور علماء شہروں میں منتشر تھے اور اب اللہ کاشکر ہے کہ بیہ عذر احادیث کے جمع ہوجانے کی وجہ سے جو کہ کتابوں میں جمع ہوگئیں ، جاتا رہا کہ محدثین نے (نہ صرف ان کو جمع کردیا بلکہ )ان کے علیحدہ باب مقرر کئے اور ان کی الگ الگ

اجتہاد کے دروازے کو بند کردینے کی سازش محض تقلید کے فروغ کے لئے تھی ای لئے
اس کا نام بھی دور تقلید محض رکھا گیا تھا مگر قرآن وحدیث سے اس پر کوئی دلیل نہیں ہے اس
لئے بتدری اجتہاد کے فروغ کی کوششیں ہوتی رہیں،اور بعد کے پیش آمدہ وا قعات و مسائل
نے علاء کو اجتہاد کی طرف راغب کیا ،خانہ کعبہ میں پانچ سوسال سے زائد عرصے تک
"واد کعوا مع المراکعین" کا حقیقی منظر غائب تھا اور اسلام کا مرکز عقیدت غیروں کی
سازش کے نرنج میں آچکا تھا اللہ کا شکر ہے کہ اب کعبۃ اللہ سے اسلامی اتحاد کا پیغام عام
ہورہا ہے، پوری دنیا میں اوگ اجتہاد کو گلے لگارہے ہیں کیونکہ اجتہاد ہر دور کی ایک ناگزیر
ضرورت ہے اور آج کے زمانے میں پچھلے علاء کی تحقیقات کی روشنی میں اجتہاد آسان اور سہل
ضرورت ہے اور آج کے زمانے میں پچھلے علاء کی تحقیقات کی روشنی میں اجتہاد آسان اور سہل
شرورت ہے اور آج کے زمانے میں پچھلے علاء کی تحقیقات کی روشنی میں اجتہاد آسان اور سہل

# ہندوستان میں انگریز کے اقتدار سے پہلے بھی اہل حدیث موجود تھے

جمارے بہت سے سادہ لوح مقلد بھائی اہل حدیث کوایک نیافر قد گردانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ انگریزوں کے دورافتد ارسے پہلے ہندوستان میں اہل حدیث بالکل نہیں تھے، بلکہ انھیں انگریزوں نے پیدا کیا ہے اس شم کی افوا ہیں عوام وخواص میں رائج ہیں اور پچھلوگ اسے بلاکی ثبوت کے اپنی کتابوں میں لکھا کرتے ہیں دنیائے عرب میں تو اہل حدیث ابتدائے اسلام ہی ہے موجود ہیں اسے مانتے ہیں گرہندوستان میں ان کے وجود کو نیا بتلاتے ہیں۔ اسلام ہی ہے موجود ہیں اسے مانتے ہیں گرہندوستان میں کب آئے؟ اور انگریز ہندوستان میں کب آئے؟ اور انگریز ہندوستان میں کب آئے؟

امام ذهبی رحمه الله نے حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه کا قول نقل کیا ہے کہ آپ اپنے شاگردوں کو فرمایا کرتے تھے ''انتم خلوفنا واهلُ الحدیث بعدنا''(تذکرة الحفاظے امر ۹۵)

صحابہ کرام پھر تابعین اور تنع تابعین سب کے سب اہل حدیث تھے،جس کی شہاد تیں گزر چکی ہیں ،اور ہندوستان میں صحابہ کرام ، تابعین اور تنع تابعین کا تاریخی حوالوں ہے آنا ثابت ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیس (برصغیر میں اہل حدیث کی آید)

1 جو سے ۱۳۳۰ جو تک جینے ، وفود ، قافلے ، فو جی ، بحری بیڑے ، اور لشکر برصغیر میں آئے وہ سب کے سب اہل حدیث تھے کیونکہ اس فت تک امت میں نبی سائٹ آلیا ہم کی رسالت اور امامت ساتھ ساتھ چل رہی تھی ، آپ غور کریں صحابہ کرام کا کوئی مذہبی پیشوا (امام) کوئی امتی ضبیں تھا۔ یہی حال تابعین اور تبع تابعین کا ہے بلکہ چوتھی صدی ہجری تک جو ائمہ مجتہدین

تھے وہ سب کے سب رسول اللہ صافی اللہ علی کورسول اور امام دونوں تسلیم کرتے تھے ،اسی لئے مسائل میں اختلافات کے باوجودان میں کوئی گروہ بندی نہیں ہوئی وہ سارے حاملین کتاب وسنت تھے یعنی اہل الحدیث تھے۔

۱۳ هم میل محمد بن قاسم سنده آئے، وہ اہل حدیث کے قطیم مبلغ تھے پورے سندھ میں قال الله اور قال الله عدیث الله اور قال الله عدیث الله اور قال الله عدیث کا اکثریت ہوگئی، چنانچے علامہ مقدی ۵ کے سمجھ میں سندھ کی سیاحت کی تھی وہ لکھتے ہیں:

ں سریانوں کی اکثریت اہل حدیث افراد پرمشتمل ہے، بعض مقامی آبادیوں میں حنی بھی مسلمانوں کی اکثریت اہل حدیث افراد پرمشتمل ہے، بعض مقامی آبادیوں میں حنی بھی موجود ہیں لیکن شافعی ، مالکی جنبلی یا اور نقط نظرر کھنے والے مسلمانوں کا کہیں وجود نہیں ،منصورہ علم اور علاء کا بڑا قدر دان ہے اس لئے کہ اہل حدیثوں کی اکثریت ہے اور اسی وجہ سے علم حدیث کو یہاں بہت فروغ حاصل ہے (الانسساب مقدمهی (۴۸۰۔۴۷۷)

ڈاکٹرعبدالحمیدسندھی نے روز نامہ جنگ کراچی ۲۷ راکتو برسنہ ۱۹۸۲ کے ایڈیشن میں لکھا:
سندھ میں قدیم زمانے سے علمائے اہل حدیث چلے آرہے ہیں اور اس میں انھوں نے
اٹھارہ میں علماء کا نام ذکر کیا ہے ، سندھی علماء کی اہمیت کا اندازہ اس سے بیجئے کہ علامہ محمد
حیات سندھی سالا البجے کے سامنے شیخ محمد بن عبدالوہاب البتو فی ۲۰۲ اھاور امام البندشاہ ولی
اللہ محدث دہلوی المتوفی کے والے نے زانوئے تلمذتہہ کئے (تحریک اہل حدیث ص ۱۳۸)
مولا ناغلام رسول مہر تاریخ سندھ جلد دوم ص ۱۲۴ میں رقمطراز ہیں:

سم و ملک پورے سندھ میں اسلام غالب ہو چکا تھا، سندھ میں اسلام کی آمد ہی مسلک اہل حدیث کے (برصغیر) آغاز کا نام ہے، اور سندھ میں مسلک اہل حدیث کا دور دورہ ہو گیا ، علامہ خلف بن سالم سندھی تیسری صدی ہجری کے مشہور حافظ حدیث تھے سندھ کے رہنے والے تھے، آل محب ان کو سندھ سے عراق لائے اور بیکوفہ میں مقیم ہو گئے حدیث کے ذبین اور شوقین طالب علم تھے ، افھوں نے حجاز، شام ، اور عراق کے تمام علمی ذخائر چھان اور شوقین طالب علم تھے ، افھوں نے حجاز، شام ، اور عراق کے تمام علمی ذخائر چھان

مارے (فقہائے ہندج اص ۸۸)

جنوبی ہندوستان میں بھی فکر اہل حدیث ہی کی پیش قدمی ہوئی، <u>10 جو</u>سے قر آن وحدیث کی خالص تعلیمات سے بیعلاقد منور ہو چکا تھا، برصغیر کی جنوبی درسگا ہوں میں عرب وفو دوغیرہ کی آمد کا بکثرت ثبوت ملتا ہے،مولا ناسید ابولیس ندوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں۔

فلسفہ تاریخ اسلام کا بینقط نظر ہے کہ جن ملکوں میں اسلام عربوں کے ذریعہ پہنچا، وہاں حدیث کاعلم بھی اسلام کے ساتھ پچلا اور پچولا کہ اس کوعربوں کے مزاج اور ان کی قوت حافظ، ان کی عملیت ، حقیقت پندی اور ذات نبوی سے گہری وابستگی سے خاص مناسبت تھی وہ جہاں بھی گئے اپنے ساتھ علم حدیث بھی ہمراہ لیتے گئے اور ان کی قیادت کے دور تک اثر ونفوذ کے حلقہ میں اضافہ ہوتا گیااس کے ساتھ اعتناء کیا گیااور اس کے درس اور اس کے مقلف ونفوذ کے حلقہ میں اضافہ ہوتا گیااس کے ساتھ اعتناء کیا گیااور اس کے درس اور اس کے مقلف وشام ، عراق ، شالی افریقہ، اور اندلس (اپین) جیسے ملکوں کا یہی حال ہے خود ہندو ستان میں صوبہ گجرات اس کی ایک مثال ہے جس نے شیخ علی متی بر ہانپوری المتوفی ھے ہے جے صاحب کنز العمال اور شیخ محمد طاہر پٹنی متوفی ۱۸۲۸ ہے صاحب کنز العمال اور شیخ محمد طاہر پٹنی متوفی ۱۸۲۸ ہے صاحب '' مجمع بحار الانوار'' جیسے بلند پایہ محدث پیدا العمال اور شیخ محمد طاہر پٹنی متوفی ۱۸۲۸ ہے صاحب '' مجمع بحار الانوار'' جیسے بلند پایہ محدث پیدا کئے (تاریخ دعوت وعزیمت ۱۸۲۵)

مولانا ندوی رحمہ اللہ نے تاریخ وعوت وعزیمت میں بڑی تفصیل سے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ ہندوستان میں مسلک اہل حدیث شروع ہی سے موجود ہے اور بہت سارے محدثین نے علم حدیث میں اپنانام روشن کیا ہے۔

اب آیئے دیکھیں کہ ہندوستان میں انگریز کب آئے؟

شاہجہاں کے عہد حکومت میں انگریز تاجر کا بھیس بدل کر جنوبی ہندوستان کے ساحلی علاقوں میں لنگر انداز ہوئے،اور اپنی تجارتی سمپنی کو''ایسٹ انڈیا'' کا نام دے کر سیاسی مہمات کا آغاز کیا،انفاق سے شاہ جہاں بھار ہوا تو انگریز معالج سے شفایا بی ملی ہواس کے صلہ میں کمپنی کوشہروں میں تجارتی کوٹھیاں بنانے کی اجازت دے دی گئی ،انگریز کو یہاں قدم جمانے کے لئے پیذشت اوّل ثابت ہوئی۔

ای طرح انگریزگی سازش شروع ہوئی، پھوٹ ڈالو حکومت کرو، کے فارمولے پرعمل شروع ہوا ،مسلمان صوبیداروں اور ہندوراجاؤں کو آپس میں لڑانا شروع کیا ، چنانچہ کھے ہیں بلای میں انگریز اور نواب سراج الدولة کی فوجوں کا آمنا سامنا ہوا، انگریز نے مسلمانوں میں غدار پیدا کئے، میر جعفر کی وجہ سے سراج الدولة کو شکست ہوئی ،اسے شہید کردیا گیا ، 99 کا بی میں میر صادق کی غدار یوں سے سلطان ٹیپو کو جام شہادت نوش کرنا پڑا، جنوبی اور مشرقی ہند پر مکمل طور سے انگریز قابض ہوگئے، مگرتح یک آزادی کی مشعل لئے پڑا، جنوبی اور مشرقی ہند پر مکمل طور سے انگریز قابض ہوگئے، مگرتح یک آزادی کی مشعل لئے سید احمد اور شاہ اسمعیل آگے بڑھے، اور اسلام میں شہید کر دیئے گئے کے ۱۹۸ میں عام بغاوت ہوئی جے انگریز وں نے بڑ ور طاقت دبایا لوگوں کو مارا کا ٹاسولیوں پر چڑھایا، اور کا لے پانی کی سزائی دیں، مگر ہندو، مسلم، سکھ، عیسائی اتحاد نے بالآخر آئھیں ہے ۱۹۹ میل کے چھوڑ نے پر مجبور کردیا اس طرح ہندو، متان پر کم وہیش دوسوسال تک آگریز قابض رہے ملک چھوڑ نے پر مجبور کردیا اس طرح ہندو، متان پر کم وہیش دوسوسال تک آگریز قابض رہے اب تاریخ کے حوالوں سے آپ مواز نہ کریں کہ ہندوستان میں اہل صدیث کب آگے، پینے اور مسخلم ہوئے اور آگریز کب آئے اور گئے؟

یددعوی کرنا یاافواہ کھیلانا ہی ہے بنیاد ہے کہ انگریز کے دور میں اہل حدیث پیدا ہوئے ، بات صرف اتن ہے کہ انگریز ہمیں وہائی کہہ کر بدنام کرتے تصفو ہم نے اپنے نام کی تھیج ضروران سے کروائی ہے۔ایک حنفی عالم دین لکھتے ہیں۔

ہندوستان میں جماعت اہل حدیث کے علماء بھی بڑی اہمیت کے حامل رہے ہیں ،اور خصوصا ہندوستان کی شرعی حیثیت کے بارے میں ان علماء اسلام کی آ راء اس لئے اور بھی لائق توجہ ہیں کہ اس جماعت ہی نے سب سے زیادہ سرگرمی اور جوش کے ساتھ حضرت سید احمد شہید کے زیر قیادت انگریزوں کے خلاف جنگ کرنے میں حصہ لیا تھا،اور اس بنیاد پر انگریزانھیں بدنام کرنے کی غرض ہے وہائی کہتے تھے (برہان دہلی اگست ۱۹۲۱ میں ۵)

ملک کے بیا ندرونی حالات تھے کہ اہل حدیثوں پروہائی کالیبل لگا کران پرعرصہ حیات تنگ کردیا گیا تھا ایسے نازک وقت اور حالات میں مولا نامجہ حسین بٹالوی رحمہ اللہ نے الاکمیاء میں حکومت میں ایک درخواست دی،اوراس میں لکھا کہ: درخواست کنندگان خود کو پہلے سے اہل حدیث کہتے تھے اور وہ ای نام سے پکارا جانا پہند کرتے ہیں اس کی تفصیلات مسلم اہل حدیث گز ف دہلی دیمبر ساسوا عمیں ہیں جو انگریزی اخبار انگلش میں کلکتہ ۴۳ مطبوعہ ۲۲ فروری کے ۱۸۸ ء سے نقل کردہ ہے (تاریخ اہل حدیث اول ۵)

یہ وہ کہانی ہے جسے مقلدین بہت زیادہ اچھالتے ہیں کہ اہل صدیث کا نام انگریز کا الاٹ کردہ ہے جبکہ میمض ایک فراڈ ہے جمیس غلط نام سے پکارا جاتا تھاتو ہم نے اپنانا صحیح کروایا ہے اور یہ کوئی جرمنہیں ہے ہے

> نام کی تھیج بھی ہے جرم؟ تو مجرم ہیں ہم اے خوشا! کہ آپ واقف ہیں ہارے نام سے

انگریزوں کی آمد سے پہلے بھی اہل حدیث موجود تھے اور انگریزوں کے خلاف جہاد بھی اہل حدیثوں نے ہی کیا ہے، شاہ اساعیل شہیدر حمد اللہ کے بعد علاء صادق پور آ گے آئے وہ بھی اہل حدیث ہی تھے، انگریز کی ریشہ دوانیاں کے کا باعثیں سراج الدولہ کی شہادت سے بڑھ گئیں تھیں اس سے کچھاور پہلے کے اہل حدیث عالموں کا نام دیکھتے۔

ا شیخ محد بن فاخر بن محمد یکی بن محمد امین العباسی السلفی الد آبادی رحمه الله الهتوفی ا <u>ا کائم</u> ۲ شیخ محمد حیات بن ابرا هیم السندهی المدنی رحمه الله الهتوفی • <u>۵ کائم</u> ۳ \_ ابولیمن محمد بن عبد الهادی السندهی الکبیر رحمه الله الهتوفی ۱ <u>۲ کائم</u>

کوکن کے مشہور عالم دین عبدالمنعم نظیر جو کہ بیسوں سال سے اہل حدیث کوانگریزوں کی پیداوار باور کراتے چلے آ رہے ہیں ،اور ان کی سابقہ کتابوں میں بید دعوی موجود ہے ،مگر

جو ہانی ہیں ان کی تاریخ وفات دیکھ لیں۔

دوسال پہلے نہ جانے کیسے ان کے قلم سے حق اور سے بات نکل آئی لکھتے ہیں:

اصل اہل حدیث جوانگریزوں کی ہندوستان میں آمد سے پہلے ہندوستان میں موجود تھے جیے عبدالخالق صاحب، مولا ناغرنوی صاحب، مولا ناعبدالواحدصاحب، مولا نابرہیم سیالکوٹی صاحب، یہ حضرات متشد ذہیں تھے(ایک مکتوب یوسف دارو گے کے نام مطبوعہ:۱۵) عبدالمنعم نظیرصاحب نے بیتوتسلیم کرلیا کہ انگریزوں کی آمد سے پہلے بھی ہندوستان میں اہل حدیث موجود تھے یعنی مقلدین اہل حدیث کونوزائیدہ۔انگریز کی پیداوار، ملکہ وکٹوریہ کی اولا داور نہ جانے کیا کیا ہفوات تراشتے رہتے ہیں وہ غلط بیانی سے کام لے رہے ہیں۔ الحمد للہ ہم اہل حدیث ہندوستان میں ہیا ہو سے موجود ہیں اوران شاء اللہ قیامت تک الحمد للہ ہم اہل حدیث ہندوستان میں ہیدا ہوئے اخیس آپ بآسانی سجھ سکتے ہیں ان کے

ا۔ فرقد دیو بندید کا آغاز کے ۱۸ ایس مدرسد دیو بندگی تاسیس سے ہوا جوانگریز کا دورہے۔ ۲۔ فرقد بریلوید کے بانی احمد رضاخان جون ۱۸۵۱ پیس پیدا ہوئے یہ بھی انگریز کا دورہے۔ ۳۔ مولا ناابولاعلی مودودی نے سو ۱۹۳ پیس جماعت اسلامی کوقائم کیا، جوانگریز کا دورہے۔ ۴۔ مولا ناابولاعلی مودودی نے سو ۱۹۴ پیس جماعت اسلامی کوقائم کیا، یہ بھی انگریز کا دورہے۔

## ایک اہم سوال اوراس کے بیس جوابات

آج کل کتنے ہی لوگ ملتے ہیں جوشکل وصورت وضع قطع سے مسلمان بالکل نہیں لگتے بھی سفر میں بسوں اور ریل گاڑیوں میں ہم سفر اور ہم نشین بھی ہوجاتے ہیں نام پوچھنے پر پہتہ جپاتا ہے کہ وہ محمد علی ہیں ،عبدالرحمن ہیں ،اشفاق یا عرفان وغیرہ۔

نام سے تومعلوم ہوجا تا ہے کہ بھائی صاحب مسلمان ہیں مگر دوسرے مسلمان کواطمنان نہیں ہوتا ، پھر یو چیشا ہے بھئ آپ کون سے مسلمان ہیں تو اسے بھی فنخر بیاور کبھی شر ما کر کہنا پڑتا ہے کہ ہم دیو ہندی ہیں ہم بریلوی ہیں ہم تبلیغی ہیں یا جماعت اسلامی کی تحریک سے وابستہ ہیں۔

ہم ہے جب کوئی پوچھتا ہے تو ہم صاف کہددیتے ہیں کہ ہم اہل حدیث ہیں سننے والا بھی خوش ہوتا ہے بھی خاموش رہتا ہے بھی آستینیں چڑھانے کی کوشش کرتا ہے ہندوستان میں جنوبی علاقے میں کچھشوافع بھی پائے جاتے ہیں جبکہ سارے ملک میں احناف تھیلے ہوئے ہیں،او پر ذکر کردہ چاروں فرقے حنی مسلک کے ذیلی فرقے ہیں اور سب ایک دوسرے کے خلاف اورایک دوسرے سے متصادم ہیں۔

چونکہ ہم اہل حدیث تقلید ہے کوسوں دور ہیں اور نبی ساڑھ آلیے ہم کو اپنارسول اورا مام دونوں مانتے ہیں فرقہ بندی اور دینی بٹوارے کے قائل نہیں ہیں اور ہر زمانے میں ہماری تعداد کم رہی ہے اس لئے اکثر لوگ سوال کرتے ہیں آپ اہل حدیث کیوں ہیں؟ سوعرض ہے!

ا-ہماس لئے اہل حدیث ہیں کداللہ تعالی فے فرمایا:

﴿ وَأَنزَلَ اللّهَ عُلَيْتُكَ الْكِتَابَ وَالْفِي كُمْهَ ﴾ (النساء: ١١٣) اور فرما يا ﴿ اُتَبِّعُواْ هَآ أُنزِلَ إِلَيْتُكُم مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ (الدَّاعراف: ٣) الله تعالى كى نازل كرده وحى جلى اور وحى خفى دونوں يرعمل كرتے ہيں اور دونوں كوحديث كا

نام دیا گیاہے۔

۲-ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ نی سی اللہ کے مندرجہ ویل فرمان پر عمل پیرا ہیں" ترکت فیدگم امرون لن تضلُوا ما تَمَسَّکتُم بِهما کتاب الله وسنة نبیه "الموطا ۱۲۰۱)

سے ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہماراعمل اور ہماری دعوت اتباع کتاب وسنت کی ہے اور ہم صرف دو ہی اطاعتوں ( یعنی اللہ اور رسول کی ) کوستقل مآخذ ومصدر مانتے ہیں۔ سمے ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ حدیث اور احسن الحدیث پر ہماراعمل ہے اقوال وآراءکوہم حدیث کے بالمقابل کوئی اہمیت نہیں دیتے۔

۵۔ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم نصوص اور دلائل کی پیروی کرتے ہیں شخصیات اور ان کے اقوال کواہمیت نہیں دیتے۔

۲۔ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ صحابہ کرام بھی اپنے آپ کواور اپنے شاگر دوں کواہل حدیث کہا کرتے تھے حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

"انتم خلوفنا واملُ الحديث بعدنا"

تم ہمارے بعد ہمارے جانشین اور اہل الحدیث ہو ،سارے صحابہ وصحابیات کا اہل حدیث ہونامقلدین کوبھی مسلم ہے۔

2۔ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ صحابہ کرام ہندوستان میں یہی مسلک لے کر آئے تصاور جہاں بھی گئے قرآن وحدیث ہی لے کر گئے

۸۔تابعین، تبع تابعین، محدثین اور ائمہ مجتہدین سب کے سب اہل حدیث تنے ابراکسن علی میاں ندوی رحمہ اللہ نے دور تقلید سے پہلے کا حال بیان کرکے اہل حدیث کے اصولوں کی تائید کی ہے ہم بھی انھیں اصولوں پر کاربند ہیں اس لئے ہم اہل حدیث ہیں

9 صحابہ کرام کے مقبوضہ اور مفتوحہ علاقوں میں مسلک اہل حدیث کا فروغ ہوا، جو صحابہ کے اہل حدیث ہونے کی ایک اور شہادت ہے اس وجہ ہے بھی ہم مختلف ملکوں میں آج بھی الحمد للداہل حدیث ہیں اور منہج صحابہ پر گامزن ہیں

• ا - ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ رسول الله سالطا آیا ہے نے جسے خیر القرون کہا تھا اس کی میعاد • ۲۲۰ جے پرختم ہوئی اس ادور ثلاثہ میں صرف اور صرف اہل حدیث تھے دیگر مسلکوں کا کوئی اتا پتانہ تھا۔

اا۔ ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم طا کفہ منصورہ ہیں جے''لاتزال'' کہہ کر بتادیا گیا ہے کہ وہ آغاز اسلام سے قیامت تک مسلسل موجودرہے گی ،اہل حدیث کے سواکسی بھی جماعت کو بیدامتیاز حاصل نہیں ہے کیونکہ اور فرقے یا گروہ بعد میں پیدا ہوئے ،آغاز اسلام میں ان کا نام ونشان تک نہیں ہے۔

۱۲ - ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ طا کفیمنصورہ ہے ائمہ ومحدثین نے اہل حدیث ہی کو مرادلیا ہے، بقیہ کا انکار کیا ہے۔

سا ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ بڑے بڑے علمائے اسلام خصوصاً ائمہ اربعہ نعمان بن ثابت ،محمد بن ادریس ، مالک بن انس ، احمد بن حنبل حمصم الله وغیر ہ بھی اہل حدیث اور پکے سچے اہل حدیث متھے اور انھوں نے اہل حدیث بننے کی وعوت بھی دی ہے۔

۱۴۳۔ ہم اہل حدیث اس لئے بھی ہیں کہ ہم ائمہ مجتہدین کی طرح تقلید کی مذمت کرتے ہیں اورا تباع سنت کی دعوت دیتے ہیں۔

10۔ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم نے بھی بھی کسی بھی دور میں نبی سائٹ اللہ کی رسالت اور امامت میں فرق نہیں کیا،ہم آج بھی انھیں اپناامام مانے ہیں۔

١٦- بم ابل حديث ال لئ بين كه حديث رسول يره لين ك بعد بم "آمنا وصدقنا" كمت بين ينبين كمت

"يَجِبُ عَلينا تَقلِيدَ امامنا ابوحنيفة"

حدیث توضیح ہے لیکن ہم پر ہمارے امام ابوطنیفہ کی تقلیدواجب ہے۔

المارہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ جب مقلدین نے خاندساز ائمہ کوان کی وصیتوں کے خلاف کھڑا کر کے امت میں افتراق پیدا کیا ،اور اسلام کی جگ ہنسائی ہونے گی ،اور مسلمان خود بھی باہم متصادم ہو گئے تو اس وقت بھی ہم حالات کی رومیں بہنچ کے بجائے منہج صحابہ پر قائم رہے۔

۱۸۔ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم صراط متنقیم پر گامزن ہیں ادھر اُدھر بنائی گئی پگڈنڈیوں کو بمطابق ارشاد نبوی وہ رائے تصور کرتے ہیں جن پر ا چک لینے کے لئے

شیطان بیٹھا ہوا ہے۔

19-ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم اجتہاد کے دروازے پر تالے نہیں ڈالتے ،اجتہاد ہردورکی ایک ناگر برضرورت ہے جے مقلدین نے بارجویں صدی میں دورتقلید محض یا جودوز وال کہدکر بند کردیا تھا اسے ہم نے ہمیشہ کھلار کھا ہے اور ہم اسے تقلید محض کا نہیں علم و تحقیق کا دور مانتے ہیں۔

۲۰ ہم اہل حدیث اس لئے ہیں کہ ہم منہ صحابہ پر چل رہے ہیں اور چھٹی ہے نویں صدی تک جودین کا بٹوارہ ہوتار ہا خانہ کعبہ میں مصلے بچھے، فرقے ہے اس میں ہم بالکل شامل نہیں ہوئے کیونکہ قرآن وحدیث میں اس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔

یہ ہماری چندخصوصیات ہیں جس کی بناء پر ہم اپنے آپ کو اہل حدیث کہتے ہیں اور مسلمانان عالم کو اس کی دعوت بھی دیتے ہیں کیونکہ یہی منبج صحابہ ہے صراط منتقیم ہے سبیل الرسول ہے جادہ حق اور شاہراہ بہشت ہے۔

﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُو مَن سَبِيلِهِ عَذَاكُو وَصَّاكُم بِهِ لَعَالَاكُمُ مَن سَبِيلِهِ عَذَاكُو وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ ﴾ ﴿ (الأنعام: ١٥٣) اوريكه يدين ميراراسة ہے جومتقيم ہے واى راه پرچلواوردوسرى را بول پرمت چلوكه وه را بين تم كوالله كى راه ہے جداكرديں كى ،اى كا الله نے تم كوتاكيدى حكم ديا ہے تاكتم پر بيزگارى اختياركرو۔

#### د وسراا ہم سوال اہل حدیث کب سے ہیں؟ پلی اور بنیادی حدیث:

امام بخاری رحمہ اللہ نے بخاری میں حدیث نمبر سے کتاب بدء الوحی (وحی کے آغاز کا

بیان) کے تحت نقل کیا ہے جو کافی طویل ہے بچے میں سے حدیث نقل کر رہا ہوں

فَجاءه الْحَقُّ وَهُو فِي غَارِ حِرَاءٍ فَجَاءَهُ الْمُلَكُ فَقَالَ اقْرَأُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَنَا بِقَارِئٍ قَالَ فَأَخَذَنِي فَغَطِّنِي حَقَّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَنَا بِقَارِئٍ قَالَ اقْرَأُ قُلْتُ مَا أَنَا بِقَارِئٍ فَأَخَذَنِي فَغَطِّنِي الثَّانِية حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجُهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي فَقَالَ اقْرَأُ قُلْتُ مَا أَنَا بِقَارِئٍ فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّالِثَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجُهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي فَقَالَ اقْرَأُ قُلْتُ مَا أَنَا بِقَارِئٍ فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّالِثَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجُهُد ثُمَّ أَرْسَلَنِي فَقَالَ اقْرَأُ وَرَبُكَ أَنَا بِقَارِئٍ فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّالِثَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجُهُد ثُمَّ أَرْسَلَنِي فَقَالَ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ اقْرَأُ وَرَبُكَ فَقَالَ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ اقْرَأُ وَرَبُكَ لَا لَكُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرْجُفُ بَوَادِرُهُ حَتَّى فَوَلِهِ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرْجُفُ بَوَادِرُهُ حَتَّى فَوْلِهِ عَلَم الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرْجُفُ بَوَادِرُهُ حَتَّى فَوْلِهِ عَلَم الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرْجُفُ بَوَادِرُهُ حَتَّى نَفْسِي دَخَلَ عَلَى خَدِيجَةً فَقَالَ زَمِّلُونِي وَرَمِّلُونِي فَرَمَّلُوهُ حَتَّى نَفْسِي اللَّه غَنَى اللَّه فَالَ لِخَدِيجَةً أَيْ خَدِيجَةً مَا لِي لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي فَأَنْ الْحَدِيجَة أَيْ خَدِيجَةً مَا لِي لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي فَأَنْ فَقُولِهِ عَلَى اللَّه عَلَى الْعَرْبُولُ الْحَدْرِيَةِ الْحَدِيجَة أَيْ لَكُولُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه الْعَلَى الْوَلَالِكُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه الْعَرْبُولُ الْعَلَى الْعَلَى الْسَلَامُ الْعُلِي الْقَدْ خَشِيلًا الْحَبْرَةُ الْعَلَى الْمَالَالُهُ الْعَلَى الْحُلُولِهُ الْهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُسَالِقُ الْمُ الْعُلُمُ الْع

یہاں تک کہ ایک روز جبکہ آپ غار حرامیں سے ، (یکا یک) حق آپ کے پاس
آگیا، فرضتے نے کہا'' پڑھو' آپ نے فرمایا'' میں تو پڑھا ہوائیں ہوں' آپ کا
فرمان ہے'' اس پر فرشتے نے مجھے پکڑ کر بھینچا یہاں تک کہ میری قوت برداشت
جواب دینے گئی۔ پھراس نے مجھے چھوڑ دیا اور کہا پڑھو، میں نے کہا'' میں تو پڑھا ہوا
نہیں ہوں''۔ اس نے دوبارہ مجھے پکڑ کر دبوچا، یہاں تک میری قوت برداشت
جواب دینے گئی۔ پھراس نے مجھے چھوڑ دیا اور کہا پڑھو۔ میں نے پھر کہا'' میں تو
پڑھا ہوائیں ہوں''۔ اس نے تیسری مرتبہ مجھے پکڑ کر دبوچا پھر چھوڑ کر کہا'' پڑھو
اپڑھا ہوائییں ہوں''۔ اس نے تیسری مرتبہ مجھے پکڑ کر دبوچا پھر چھوڑ کر کہا'' پڑھو
اپڑھا ہوائییں ہوں' کے نام سے جس نے پیدا کیا، جس نے انسان کوخون کے لوٹھڑ ہے
سے پیدا کیا، پڑھو!اور تمھا رارب تو نہایت کریم ہے پھررسول اللہ سان اللہ سان آیات

کولے کروالی آئے اور آپ کا دل (خوف سے ) دھڑک رہاتھا، چنانچہ آپ (اپنی بیوی) حضرت خدیجہ بنت خویلد رضی الله عنھا کے یاس تشریف لائے ،اور فرمایاد مجھے چادر اوڑ ھا دو' مجھے چادر اوڑ ھا دو' اٹھوں نے آپ کو چادر اوڑ ھا دی یہاں تک کہ آپ سے خوف ز دگی کی کیفیت دور ہوگئی پھر آپ ساہٹالیا پڑم نے حضرت خدیجەرضی الله عنھا کوواقعے کی اطلاع دیتے ہوئے فرمایا'' مجھےا پنی جان کا ڈ رہے'' یہ ہے وہ بنیادی اور پہلی حدیث جس پر ذراغور کرنے کی ضرورت ہے، غار حرامیں قرآن كريم كى ابتدائى آيات كے نزول كى تصديق جم اس حديث سے كرتے ہيں يعنى پہلے نبی سابھ اللہ صادق ومصدوق کی حدیث کوتسلیم کرتے ہیں آپ نے جووا تعدبیان کیا جو کیفیت بیان فرمائی ہم اس پر ہو بہوا ہمان لاتے ہیں، پس ہم حدیث رسول کوتسلیم کر لینے کے بعد احسن الحديث قرآن كريم كوالله كا كلام تسليم كرتے ہيں اگر كوئي شخص رسول الله ساختا يہنم ك حدیث کونه مانے حدیث کامنکر ہوتو وہ کس بنیاد پر قرآن کریم کواللہ کی کتاب تسلیم کرے گا الله تعالی نے کسی فرشتہ کو (نبی سانٹھا پیلم) کے علاوہ عوام وخواص میں نہیں بھیجا ہے ، کہ وہ قر آن کریم کے کلام اللہ ہونے کا اعلان کرے، نہ اللہ تعالی نے براہ راست کسی کے پاس آ کریہ کہا ہے کہ بیقر آن کریم میرا کلام ہے، گھوم پھرکر تھک ہار کر آخر انسان کو پہلےعظمت حدیث رسول سن فن الله كوتسليم كرنا موكا، اورجس وقت بيرحديث آئي اس حديث كم ماننے والے بھي ای وقت پیدا ہوئے جنمیں اصطلاح میں 'اہل الحدیث' کہاجا تاہے۔

دنیامیں اہل حدیث کب پیدا ہوئے ،ان کا وجود کس دور میں ہوا، یہ سوال تو اکثر لوگ کیا کرتے ہیں مگر حدیث کب وجود میں آئی ،اور قر آن کریم کو بھی اللہ نے '' حدیث اور احسن الحدیث'' کہاا گراس پرغور کریں تو سوال حل ہوجا تا ہے،اور برجستہ کہنا پڑتا ہے ہے یہ بو چھتے ہو کہ اہل حدیث کب سے ہیں حدیث جب سے ہائل حدیث تب سے ہیں قرآن (احسن الحدیث) اور (کلام نبوی) حدیث دونوں کا وجود کا ایک ساتھ ہے ایک بی واقعے سے دونوں کی اہمیت اجا گر ہوجاتی ہے اور دونوں لا زم وملزوم ہیں اور قیامت تک دونوں ساتھ ساتھ چلتے رہیں گے قرآن کریم کا منکر کا فراور گمراہ ہے دائر ہ اسلام سے خارج ہے اس طرح حدیث کا منکر بھی گمراہ اور دائر ہ اسلام سے خارج ہے۔

محدثین کے نزدیک جمیت کے لحاظ سے حدیث اور سنت مترادف ہیں یعنی ایک ہی چیز کے دونام ہیں لیکن مرزاغلام احمد قادیانی کذاب ودجال حدیث وسنت میں فرق کرتا ہے اورامت کو گمراہ کرتا ہے وہ لکھتا ہے۔

یددھوکہ نہ گئے کہ سنت اور حدیث ایک ہی چیز ہے کیونکہ حدیث تو ڈیڑھ سوبرس کے بعد جمع کی گئی مگر سنت کا قر آن شریف کے ساتھ وجود تھا ( کشتی نوح ۸۲ ، دوسرانسخہ ۵۲ ، تیسرا نسخہ ۱۳۳ \_روحانی خزائن ج ۱۹ / ۲۱ بحوالہ توضیح الکلام ج ۱۹ / ۹۱ )

قادیانی سے متاثر ہوکر کچھ اہل سنت دانشور علماء بھی اس کی لپیٹ میں آگئے ،اور حدیث وسنت میں فرق کرنے گئے، جبکہ دونوں کی جیت اور اصالت میں کوئی فرق نہیں ہے اور حدیث مذکوراس سلسلے میں شاہد عدل ہے کہ ابتدائی احادیث بھی الحمد لللہ محفوظ ہیں۔

یہ پہلی اور بنیا دی حدیث خوب واضح کرتی ہے کہ حدیث کے وجود کے ساتھ ساتھ اسے مانے والے بھی پیدا ہوئے آخیس کو اہل حدیث کہا جاتا ہے،اس سلسلے میں کافی شہادتیں گزر چکی ہیں کہ صحابہ، تابعین، تبع تابعین، محدثین اور ائمہ دین سب کے سب اہل حدیث بخص دور تقلید سے پہلے صرف رسول اللہ سال فاللہ آپا کہا کہا مامت چلتی تھی سارے مسلمان نبی سال فاللہ آپا کہا کہ اینا رسول اور امام مانے تھے،اسی لئے وہ سارے کے سارے اہل حدیث تھے کیونکہ اہل حدیث تھے کیونکہ اہل حدیث کے کیونکہ اہل حدیث کے کیونکہ اہل

چوتھی صدی میں جب مسلمانوں میں فرقد بندی قائم ہوئی اور رفتہ رفتہ تقلید مستحکم اور امت متفرق ہوگئ اس وقت بھی الحمد للد اہل حدیث اپنی روش پر قائم رہے ،نہ انھوں نے بادشاہوں کی جی حضوری کی ، نہ نبی سائٹھ آپیٹم کی امامت سے دستبردار ہوئے بلکہ 'ماانا علیہ واصحابی'' کی سچی شاہراہ پر چلتے رہے، شاہان وقت کی طرف سے مشکلات آتی رہیں انھیں ستایا جاتا رہا شہر بدراور جلاوطن کیا جاتا رہا درے لگائے جاتے رہے، آل کے منصوبہ بنائے جاتے رہے، ان سب کے باوجود وہ شاہراہ کتاب وسنت سے بالکل نہیں ہٹے، اور ہر دور میں وہ کتاب وسنت کو گئے سے لگائے بیٹے رہے، دعوت و تبلیخ اصلاح و تربیت جتی المقدور کرتے رہے، چونکہ چوتھی صدی تک نے تقلیدتھی نہ نبی سائٹھ آپیٹم کے علاوہ کوئی امام تھا اس لئے وہ سب کے سب نبی سائٹھ آپیٹم کی امامت پر متفق سے اور سب کے سب اہل حدیث سے اس لئے ہم تین صدیوں کوچوڑ کر چوتھی صدی سے ان علیاء وائمہ کے نام پیش کررہے ہیں جو یا تو ائل حدیث سے یا الل حدیث سے یا انہوں نے اپنی کتابوں میں اہل حدیث کا ذکر خیر کیا ہے، اور اسے ہم سید اہل حدیث سے دائلہ کے شکر ہے کے ساتھ قلمبند کردہے ہیں جس سے اہل حدیث کی قدامت اور تسلس کا واضح ثبوت مائٹ ہے۔

چوتھی صدی ہجری: چوتھی صدی میں بھی جماعت اہلحدیث کا دور دورہ تھا۔امام ابواحمہ الحاکم الم<mark>توفی ۷۷ بی</mark>رہ جنہوں نے کتاب'' شعار اصحاب الحدیث'' تصنیف کر کے جماعت اہلحدیث کا تعارف کروایا اوران کے عقائداور مسائل ذکر کیے۔

امام ابوالقاسم الطبر انی امام ابن حبان البُستی التوفی سم سیزه، امام ابوالحن الدارقطی التوفی سم سیزه، امام ابوالحن الدارقطی التوفی ۱۳۸۵ التوفی ۱۳۸۵ التوفی ۱۳۸۵ التوفی ۱۳۸۸ میزه التولی التوفی ۱۳۸۸ میزه التولی التوفی ۱۳۸۸ میزه التولی التولی التولی التولی ۱۳۸۸ میزه التولی التولی التولی ۱۳۸۸ میزه التولی التو

امام المفسرين ابوجعفرا بن جرير الطبرى التوفى المنظم الواتحق دملج بن احمد البجزى جو علم حديث كى نشر واشاعت پر اپنامال خرچ كرتے تھے مشہور امام محدث فقيد ابن المنذر التوفی ۱۸ بیرهام ابو بکر بن شاہین التوفی ۱۳۸۵ هذو دکومحدی المذہب کہلاتے ہے۔ امام ابوالولید حسان بن محمد التوفی ۲ بیم ساچے سارے خراسان میں مذہب المحدیث کے امام سمجھے جاتے ہے (مخضر نیشا پور) امام حافظ ابن عدی الجرجانی التوفی ۵ کے سیجے، امام ابو بکر

الاساعيلي جوابلحديث عقائد بيان كرتے ہيں (تذكرہ)

اهل الحدِيثِ هم الناجون إن عمِلوا بِه إِذَا مَا اَتى عَنِ كُلِّ مُؤْتَمِن

یعنی اہلحدیث ہی نجات یافتہ جماعت ہے۔اگروہ حدیث پر عامل رہے کیوں کہ بیہ حدیث بذریعہ امانت داروں کے ہمارے پاس پہنچی ہے۔ان کےعلاوہ اور بھی بہت لوگ ہیں ۔ظاہر ہے کہ بیصدی بھی جماعت کی رونق تبلیغ دعوت اور تحریک سے معروف ومعمور رہی۔

پانچویں صدی ہجری: پانچویں صدی میں بے شار اہلحدیث گزرے ہیں امام عبداللہ الحاکم المتوفی وجمع رفت علوم الحدیث میں جماعت اہل حدیث کی تعریف میں رطب اللمان ہیں۔ امام ابوعثمان الصابونی المتوفی و سم سم جن کی کتاب عقیدہ السلف اصحاب الحدیث مشہور ہے۔ جس میں اہلحدیث کا تعارف اوراس جماعت کی تحریک کا زوروشور بیان کیا ہے۔

امام ابوعبدالله محمد بن على الصورى المتوفى الم المهج جن كا المحديث كي شان ميں اور ان كى طرف سے مدافعت ميں مشہور تصيدہ ہے۔ امام حافظ ابوتعیم الاصفہانی المتوفی • سام جو، امام ابوالقاسم الالكائی المتوفی ١٨م جوجن كى كتاب "كتاب المسنة "المحديث كے عقائد كے سلسلے ميں مشہور ہے ۔ امام المغر ب حافظ ابن عبدالبر المتوفی "المحدیث کے عقائد كے سلسلے ميں مشہور ہے ۔ امام المغر ب حافظ ابن عبدالبر المتوفی

سالا بي هامام ابو بكر خطيب بغدادى سالا بي هجن كى كتاب "شرف اصحاب الحديث" كافى مشهور ب، فخراندلس ابو محدا بن حزم ٢٥ بي هامام عبدالله الحسين الحليى سام بي هريمس ماوراء مشهور ب، فخراندلس ابو محدا بن حزم ٢٥ بي هامام عبدالله الحديث كاب المان المحديث كاب المان المحديث كاب المان المحديث كاب المحديث كاب المحديث برائل الرائ كاعتراضات كى ترديد به موصوف فرمات بيل كه:

چھٹی صدی ہجری: چھٹی صدی میں ہر طرف جماعت کے وجود کا ثبوت ماتا ہے۔ امام امیر
ابن ماکولا المتوفی لا اہم قاضی ابو بکر ابن العربی المتوفی سو ۵۴ ہے، امام الحفاظ ابوطاہر سلفی
المتوفی لا کے ہے امام محدث قاضی عیاض المحصی المتوفی سو ۵۴ ہے امام حافظ بن عساکر الدشقی
المتوفی الح ہے، امام حافظ ابن شکوال المتوفی ۸ کے ہے، تاج الاسلام امام حافظ ابوسعید السمحانی
سات ہے ہے، حافظ ابن جوزی کے وہے، امام ابوالقاسم السملی الم ہے ہمام کی السنة بغوی
عبد القادر جیلانی المتوفی الا ہے جنہوں نے اپنی کتاب غنیة الطالبین میں
تصریح کی ہے کہ فرقوں میں نجات یافتہ فرقہ صرف المحدیث ہے۔

ساتویں صدی ہجری: یہی حال ساتویں صدی کا ہے مثلاً مجد الدین ابن تیمیہ المتوفی ۱۳۲۶ ہے، شخ جمال الدین ابن تیمیہ المتوفی ۱۳۲۶ ہے، شخ جمال الدین ابن الصابونی المتوفی ۱۳۲۹ ہے، شخ جمال الدین ابن الصابونی المتوفی ۱۳۲۹ ہے، امام ابومحمد ابن قدامہ المقدی ۱۳۲ ہے، امام محدث ابن الصلاح المتوفی ۱۳۲۲ ہے، امام شرف الدین النووی ۱۳۷۲ ہے، ابن خلکان ۱۸۲ ہے، حافظ ابو بحر ابن نقطہ المتوفی ۱۳۹ ہے، مورخ شہاب الدین یا قوت الروی الحری المتوفی ۱۳۹ ہے، مورخ شہاب الدین یا قوت الروی الحری المتوفی ۱۳۹ ہے، مورخ شہاب الدین یا قوت الروی الحری المتوفی ۱۳۹ ہے، مورخ شہاب الدین یا قوت الروی الحری المتوفی ۱۳۹ ہے، مام ابو السعادت مبارک ابن الاثیر الجزری المتوفی ۱۲۰ ہے۔

غيرهم

آٹھویں صدی ہجری: آٹھویں صدی میں شیخ الاسلام ابن تیمیدالتوفی ۲۸ کے وافظ ابو الحجاج المرزی التوفی ۲ م کے وافظ ابن دقیق العیدالتوفی ۲ م کے وافظ ابن سید الناس الیمر ی التوفی ۱ م کے وافظ ابن سید الناس الیمر ی التوفی ۱ م کے وافظ ابن سید الناس الیمر ی التوفی م م کے وافظ ابن سید الناس الیمر ی التوفی م م کے وافظ ابوالحاس الحسین الدمشق التوفی ۱ کے وافظ ابن ابن ابن ابن عبدالہادی التوفی م م کے وافظ ابن صلاح الدین صفدی التوفی م الا کے وافظ ابن صلاح الدین المندی التوفی م الا کے وافظ ابن الزراوی الهندی التوفی م الا کے وافظ ابن الزراوی الهندی التوفی ۱ کے وافی الکی التوفی م الا کے وافظ الله کے اللہ کو التوفی م کے وافظ الله کر ان کنتم لا تعلمون (انحل) میں مطلق سوال کاذکر ان کنتم لا تعلمون (انحل) میں مطلق سوال کاذکر رکا بدعت ہے ای طرح تقلید حدیث کے آگے کے اسکے کی خاص شخص کا ند میں اختیار کرنا بدعت ہے ای طرح تقلید حدیث کے آگ رکا وی بنتی ہے۔ (نزھۃ الخواطر) وغیر ہم۔

نوي صدى بجرى: نوي صدى بين امام الفضل عدامتى التوفى ٢٠٨٠ مع افظ نور الدين الحصيم التوفى ٢٠٨٠ مع افظ نور الدين الفير وزآبادى التوفى ٢٠٨٨ مع اعلامه ابوالوفاء سبط ابن الحجى التوفى ١٣٠٨ مع افظ ابن الملقن التوفى ١٣٠٨ مع افظ ولى الدين ابن العراقى التوفى ١٣٠٨ ما الدين ابن العراقى التوفى ١٣٠٨ مع افظ ابن ناصر الدين الدشقى التوفى ١٣٠٨ مع افظ ابن ناصر الدين الدشقى التوفى ٢٣٠٨ مع افظ شهاب الدين البوصرى التوفى ١٣٠٠ مع افظ ابن جمر العسقلانى التوفى ٢٣٠٨ مع افظ بدر الدين العينى الحنى المتوفى ٢٨٠٨ مع افظ بدر الدين العينى الحنى التوفى ١٨٥٨ مع وغير بهم -

دسویں صدی ہجری: دسویں صدی میں سلطان محمود بن محمدالگجر اتی الہتو فی <u>۹۳۵ ہے جن کے</u> پاس اہل حدیث کا عام آنا جانا تھا۔اس لئے اس علاقے میں حدیث کا رواج عام رہاحتی کہ اس علاقے کو یمن کے علاقے سے مشابہت دی جاتی تھی۔ (نزہۃ الخواطر)

حافظ حلال الدين السيوطي التوفي <u>الج</u>ه، حافظ مش الدين السخاوي التوفي **٢٠ و**ه، شيخ محمر

گیارهویں صدی ججری: گیار ہویں صدی میں مجم الدین ابن غزی المتوفی الا ا ہے، تاج الدین ابن اساعیل الگر اتی المتوفی کو واقع جو مکمل صحاح ستہ کے حافظ سے (نزبة الخواطر) قاضی نصیر الدین البر ہانوی المتوفی اسواج جو قیاس قول اور رائے پر حدیث کو ترجیح دیتے سے ۔ (نزبة الخواطر) مورخ ابن العمادی المتوفی سسویا ہے، علام علی القاری الحنی المتوفی ۱۲۰ واجہ علامہ محمد اکرم نصیر بوری وغیرہ بھی حدیث کو ترجیح دیتے سے۔

بارہویں صدی میں: شیخ محمد فاخرالہ آبادی المتوفی ۱<mark>۷۲۱ ہے</mark> جنہوں نے رفع البدین کی شان میں منظوم رسالہ ککھااور شان اہلحدیث پرجھی ایک منظوم رسالہ لکھا ( نزبہۃ الخواطر )

مخدوم مجرمعین محطوی التوفی ۱۸ کااچ، علامه محمد السفارین التوفی ۱۸۸ او محدث امیر یمانی صنعانی التوفی ۱۸۸ او الحام البندشاه ولی الله التوفی ۱ کااچ، علامه ابوالحن سندهی التوفی ۱ سااج جن کے صحاح سنه اور منداحمه پر حاشیه مشهور بین علامه محمد حیات سندهی التوفی ۱ سااج جن کارساله " تحفه الانام فی العمل بحدیث خبر الأنام ن بی بی تقلید کارد کیا گیا ہے اور مسلک المحمدیث ثابت کیا ہے۔ (وغیر ہم)

تیرهویں صدی ججری: تیرهویں صدی میں امام محدث محمد بن علی الشوکانی الصنعانی التوفی • ۱۲۳۱هے، امام مجابد شاہ اسلمیل شہید التوفی • ۱۲۳۱هے، امام مجابد شاہ اسلمیل شہید التوفی • ۱۲۳۱هے، علامہ محمد حامد سندهی التوفی • ۱۲۳۱هے، علامہ محمد حامد سندهی التوفی • ۱۲۳۱هے، امام الدعوۃ شیخ محمد بن عبد الوہاب مجدی التوفی • ۱۲۰۱هے جن کے نام سے التوفی • ۱۲۰۱هے جن کے نام سے

آج تک انگریز ڈرتے رہے ہیں ۔ان کے پوتے علامہ عبد الرحن بن حسن المتوفی 174 ہے،علامہ احمد طحطاوی حنی المتوفی المتوبی الم

علامہ عبد العزیز پڑھ میاروی ملتانی جن کی کتاب کوٹر النبی سان فالیہ ہم شہور ہے۔اس میں الکھتے ہیں وہ علاء جوانبیائے کرام کے وارث ہیں۔وہ صرف المحدیث ہیں اورامام احمد سے ثابت کرتے ہیں کہ جس جماعت کے ہمیشہ حق پر ہونے کے متعلق رسول الله سان فالیہ ہے جو پیشین گوئی فرمائی وہ المحدیث ہیں وغیر ہم۔

چودھویں صدی ججری: چودھویں صدی میں لا تعداد اللہ کے بندے گزرے ہیں ۔ شیخ الكل ميال سيدنذ يرحسين وبلوى التوفى • ١٣١٦ ج جنهول نے پچاس برس سے زياد ١٥ ايك جگه پر بیٹھ کر حدیث کا درس دیا۔ دنیا میں علم حدیث والے زیادہ تر ان کے شاگردیا ان کے شاگردوں کے شاگرد ہیں ۔آپ کی کتاب معیار الحق مسلک کوظاہر کرنے کیلئے کافی ہے ينواب صديق حسن خان المتوفى ٤٠ ساج امجد ابوتراب رشد الله شاه راشدي المتوفى ۳۳ جن کے رسالے اہلحدیث فرہب کے تعارف کے لئے مشہور ہیں۔ امام المفسرین الاستاذابوالوفا ثناءالله امرتسري التوفي ٤٤ سام جن كي خدمات كود نيا كے المحديث بميشه ياد کرتے رہتے ہیں۔آپ کا ہفت روز ہ اخبار اہلحدیث برسہابرس دنیامیں اپنے نام کے ساتھ چكتا ربا \_نواب وحيد الزمان التوفي ٣٨ ١٣٣١ هي محدث ونت علامه حافظ عبد الله رويرسي التوفي ١٣٨٨ علامه السيف القاطع محمد جونا گڑھی المتوفی • اسمار جن کے محدی نام سے بے شاررسالے مشہور ہیں اور کئی برس تک آپ كا اخبار محدى كام كرتار باشيخ المشائخ محدث علامه محمد بشير سهسواني التوفي ٢ و٣١ ج علامه الزمان مولانا ابوالقاسم سيف بنارى التوفى السال فخر المحدثين علامه ابوالعلى عبد الرحن

مبار کپوری المتوفی ۱۳۵۳ من منظر لا جواب شیخ عبدالعزیز رحیم آبادی المتوفی ۱۳۳۱ هیملامه الله شیخ سراج الدین مدهو پوری المتوفی ۱ هساج شیخ علامه خلیل جراس المتوفی ۱ هساج علامه سیدر شیدر ضامصری المتوفی ۱۳۵۳ هیمنا ظراسلام احمد دین گهروی ،علامه ابوالمعالی محمود شکری آلوی ،علامه ابوسعید شرف الدین الدهلوی المتوفی ۱ هساج علامه شیخ عبدالستار د بلوی المتوفی ۱ هساج علامه بدیع الزمان کهوئوی المتوفی ۱ هساج علامه بدیع الزمان کهوئوی المتوفی ۱ هساج علامه بدیع الزمان کهوئوی المتوفی ۱ هساج مولانا انور شاه کشمیری المتوفی ۲ هساج علامه عبد الی بن فخر الدین اور دوسرے بھی بہت سے عالم اس صدی میں گزرے مشلاً علامه عبدالتواب ملتانی علامه عبدالحق دوسرے بھی بہت سے عالم اس صدی میں گزرے مشلاً علامه محمد داؤد خزنوی علامه خان مهدی ملتانی علامه محمد داؤد خزنوی علامه خان مهدی زمان علامه رشید احمد گنگونی محدث علامه محمد اسلامی علامه محمد داؤد خزنوی علامه خمد زمان علامه محمد المراہیم میرسیالکوئی وغیر بم جن کا دھاء اور شارمکن نہیں۔

پندرهویں صدی ہجری: ای طرح موجودہ پندرهویں صدی ہمارے سامنے ہے جن میں بعض تو وفات پاچکے ہیں۔ مثلاً حافظ فتح محمہ مہا جرکی ، حافظ محمد محدث گوندلوی ، مولا نامحمر عمر ڈیپلائی ، شارح مشکلو قاسندهی ، شنخ عبد الله بن حمید نجدی ، مولا نامحمہ صادق سیالکوئی ، علامه احسان اللی ظهیر مولا نا عبدالخالق قدوی ، مولا نا حبیب الرحمن یز دانی وغیر ہم ۔ ان کے علاوہ جوزندہ ہیں اور کام کررہے ہیں ۔ وہ لا تعداد ہیں ۔ دنیا کے ہر ملک میں جماعت المحدیث موجود ہے۔ الحمدلله

پاکستان اور ہندوستان کے علاوہ سعودی عرب، مصر، شام ،عراق، اردن، فلسطین،
سوڈان، عرب امارات، یمن، کویت، الجزائر، تیونس، مراکش، انڈو نیشیا، وغیرہ، عرب ممالک
کے لا تعداد اہل حدیث ہم نے دیکھے ہیں، اور بہت علاء سے ہماری ملاقاتیں ہوئیں ہیں
اس کے علاوہ گذشتہ سال دورہ یورپ میں ہم نے برطانیے، جرمنی، پیلجم، ہالینڈ اور ڈنمارک
میں بے شاراہل حدیث دیکھے ہیں، وہاں فرانس، امریکہ، کناڈا، اور ترکی کے بہت سے اہل

حدیثوں ہے ملاقا تیں ہوئیں۔

سید بدلیج الزمال شاہ راشدی رحمہ اللہ کی تحریر ختم ہوئی ، پندرھویں صدی ہجری کے چند علاء کا نام افھوں نے ذکر کیا ہے ، ہندوستان و پاکستان کے اجلہ علاء کرام کا نام جو پندرھویں صدی میں گزرے ہیں اگر تفصیل سے لکھا جائے تو اس کے لئے مستقل ایک تصنیف کی ضرورت ہے اللہ کا کرم ہے کہ اس علم وتحقیق سائنس اور ٹیکنالوجی کے دور میں اہل حدیث ہر ملک میں ، ہر شہر میں ، ہرگاؤں اور قریب سائنس کہ کہیں زیادہ موجود ہیں اور مختلف ناموں سے جانے جاتے ہیں کہیں انصار السنة ، کہیں ندوة المجاھدین وغیرہ وغیرہ کے نام سے جانے جاتے ہیں سب کا منبج اور اصول ایک ہے اہل حدیث علاء کو آج کے دور میں کثر سے کی بناء پر نہیں گنا جا سکتا یہ اللہ کا فضل وکرم ہے کہ ہم ہر دور میں موجود رہے کہی زیادہ ، کبھی حاکم ، کبھی محکوم ، لیکن ہمارے اصول میں کوئی فرق دور میں موجود رہے کبھی نیادہ ، کبھی حکوم ، لیکن ہمارے اصول میں کوئی فرق نہیں آیا، آج بھی ہم صراط مستقیم منبج صحابہ پرگامزن ہیں ، اوران شاء اللہ کل بھی رہیں گ

### آخری گذارش

برادران اسلام: آپ غور فرمائيس كەاللەتغالى نے آپ كوبهت ى تعتييں مهيافر مائيس بيل مختلف صلاحيتوں ميں گرانفقد راورانمول نعمت مختلف صلاحيتوں ميں گرانفقد راورانمول نعمت دين اسلام ہے اى طرح بيش بها اور انمول صلاحيت دل ود ماغ ہے جس ہے آپ اچھے برے کی ،خیر وشر کی تميز کرتے بيں ذرا سنجيدگی ہے غور کریں تو پنة چلے گا كه دل ود ماغ وہ انمول شئ ہے جے الله تعالی نے آپ کوائ کا احسان مند ہونا چاہيے اور آپ کا سراس کے آگے جھک جانا چاہے كہ الله تعالی نے آپ کوئٹ جیسی دولت ہے نواز ا، انسان کا سراس کے آگے جھک جانا چاہے كہ الله تعالی نے آپ کوئٹل جیسی دولت ہے نواز ا، انسان بنایا ، پھرائیان کی دولت سے سرفر از کیا ، اس کے احسانات کا سلسله بڑا در از ہے کسی کے بس بین نہیں ہے کہ اس کے احسانات کا سلسله بڑا در از ہے کسی کے بس بین نہیں ہے کہ اس کے احسانات کو ایک ایک کر کے گنا سکے اس لئے تھیندا ور دانشور وہ ہے جو الله کو اینا امام اور قائد کوئیا سکے اس لئے تھیندا ور دانشور وہ ہے جو الله کو اینا امام اور قائد تسلیم کرے۔

"كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ "(مسلم مقدمة) یعنی آدمی كے جھوٹا ہونے كے لئے يہى كافی ہے كہ وہ ہرسیٰ سنائی بات كو پھيلانے میں لگ حائے۔

اس میں ایک اصول دیا گیا ہے کہ آ دمی جو بات سے پہلے اس کی تحقیق اور تصدیق کرلے کیونکہ وہ بات جھوٹی بھی ہوسکتی ہے اور اگر بغیر تحقیق وتصدیق کے وہ اس بات کو پھیلانے لگے گا، تواوروہ جھوٹ لکلی یا افواہ ثابت ہوئی تواس کی جگ ہنسائی ہوگی اسے جھوٹا کہا جائے گا اوروہ شرمندہ ہوگا۔

قرآن کریم میں بھی اللہ تعالی نے مونین کو تحقیق کرنے پر ابھاراہے کیونکہ تحقیق سے حق واضح ہوتا ہے اور افوا ہوں کی قلعی تھلتی ہے ﴿ يَنَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمَاْ إِبَ عَامَا كُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمَاْ إِبْحَهَالَةِ فَتُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِهِ مِينَ ﴾ (الحجرات: ٦) اے مسلمانو! اگر شمصیں کوئی فاس خبر دے ، توتم اس کی اچھی طرح تحقیق کرلیا کروالیا نہوکہ نادانی میں کی قوم کوایذ اپنجادو پھراپنے کئے پر پشیمانی اٹھاؤ۔

اس آیت کریمہ میں اہل ایمان کوایک اہم اصول دیا گیا ہے جس کی انفرادی اور اجتماعی دونوں سطحوں پر نہایت اہمیت ہے، ہر فرد، ہر قوم، ہر جماعت اور حکومت کہ بید ذمہ داری ہے کہ اس کے پاس جو بھی خبر یا اطلاع (افواہ) آئے بالخصوص فاسق اور مفسد قسم کے لوگوں کی طرف سے تو پہلے اس کی حقیق کی جائے تا کہ غلط ہم میں کسی کے خلاف کوئی غلط کا روائی نہ ہو۔

اس تناظر میں تمام کلمہ گومسلم بھائیوں سے گذارش کرتا ہوں کہ مسلک اہل حدیث کے خلاف جوافواہیں پھیلا نمیں گئی ہیں یا پھیلائی جارہی ہیں آپ ضروران کی تحقیق کریں ان شاء اللّٰہ آپ پرحق ضرورواضح ہوگا۔ان ارید الاصلاح وما توفیقی الا بالله

> عبدالواحدانور یوسفی الاثری ۱۹راپریل کران <u>۴</u> ۲۲رشعبان ۲۳<u>سماچ</u>

#### هماري مطبوعات



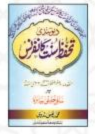














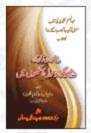
















#### مركز الدعوة الاسلاميه والغيريه

#### MARKAZUD DAWATUL ISLAMIYYAH WAL KHAYRIYYAH

- ▶ Islami Compound, Savnas, Khed, Ratnagiri, Maharashtra 415727. Tel: 02356-262555
- ▶ Bait-us-Salaam Complex, Mahad Naka, Dist. Ratnagiri, Maharashtra 415709. Tel: 02356-264455